197

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0 @ 0 ©
INTERNATIONAL — (CC BY-NC 4.0) BY _NC
DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582183

El limite de nuestra humanidad. Reflexiones de una joven
teologa sobre la mision, fe e interculturalidad

The limit of our humanity. Reflections of a young theologian on
mission, faith, and interculturality

Michelle Karina Orellana Alarcon’

Resumen

Se ofrece una reflexion teologica desde la experiencia de una joven religiosa misionera
en contextos de pobreza y diversidad cultural en Bolivia y Filipinas. Inspirado
en la teologia de los insignificantes y la espiritualidad joanica, entrelaza vivencias
con conceptos como kénosis, opcion por los pobres y el discernimiento contextual.
Desde la fragilidad como gracia, propone una misiéon encarnada e intercultural. Mas
que respuestas, plantea preguntas sobre como vivir una fe comprometida desde los
margenes.

Palabras Clave
Humanidad — pobreza — sufrimiento — misiéon — Mangyan — limite
Abstract

This text offers a theological reflection rooted in the experience of a young missionary
sister in contexts of poverty and cultural diversity in Bolivia and the Philippines.
Inspired by the theology of the insignificant ones and Johannine spirituality, it weaves
lived experience with concepts like kénosis, the option for the poor, and contextual
discernment. From fragility experienced as grace, it proposes an embodied, intercultural

1 Misionera con las tribus indigenas Mangyan, Filipinas.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



198 El limite de la humanidad

mission. Rather than offering answers, it raises questions about living a committed
faith from the margins.

Key words
Humanity — poverty — suffering — mission — Mangyan — limit
Introduccién

Hablar de mision, fe e interculturalidad desde los margenes exige
reconocer con humildad los limites de nuestra humanidad frente al misterio del
Dios encarnado. Esta reflexion surge desde ese lugar de frontera: la impotencia
ante la potencia del Evangelio, la insuficiencia de la razén ante el sufrimiento,
y la fragilidad que se abre a la gracia.

Enun mundo marcado por desigualdades, exclusion y pluralismo religioso,
la pobreza es una herida multidimensional que desafia nuestras convicciones
éticas, sociales y teologicas. La fe no puede limitarse a doctrinas ni la mision a
estrategias uniformes; ambas requieren una encarnacion radical y una cercania
transformadora con quienes habitan las periferias.

Inspirada en la espiritualidad joanica de la comunion — “lo que hemos
visto y oido” (1 Jn 1,3)— y en la teologia de los insignificantes del jesuita
Victor Codina, esta reflexion entrelaza vivencias misioneras en Bolivia y
Filipinas con categorias teoldgicas como la kénosis, la opcidn por los pobres
y el discernimiento contextual. En esta perspectiva, los pobres no son solo
destinatarios de la accion pastoral, sino sujetos epistémicos y teoldgicos,
mediadores del Evangelio que Jesus vivié como uno de ellos (Lc 4,18-19; Mt
25,31-46).

Desde esa geografia existencial de frontera, donde convergen pobreza,
espiritualidad popular e interculturalidad, se configura una mirada teologica
que no busca respuestas definitivas, sino abrir una busqueda en tension alli
justamente donde el dolor humano nos confronta, donde la interculturalidad
descentra, y donde el rostro del otro —pobre, migrante, indigena o excluido—
revela el rostro del Crucificado.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 199

En este marco, mi experiencia misionera ha sido un camino espiritual
y teoldgico que me interpela con preguntas vitales: (Como ser testigos
creibles del Dios encarnado en un mundo que sufre? ;Como hacer Cristologia
desde los margenes? ;Donde estd Dios cuando parece ausente? Este texto
invita a redescubrir la mision como comunioén, la fe como encarnaciéon y la
interculturalidad como escuela de humildad, desde el limite donde el Evangelio
se hace carne entre los mas vulnerables.

1. Desde lo que hemos visto y oido: la teologia de los insignificantes como
experiencia de comunion (1 Jn 1,1-3)

Inspirada por el libro Una Iglesia nazarena de Victor Codina, inicié
mi formacion en la vida religiosa reflexionando sobre lo que ¢é1 denominaba
“teologia de los insignificantes”. En su obra, Codina relata como, en
determinados contextos latinoamericanos, habia religiosas que, mas que
evangelizar en términos clasicos, se esforzaban por ser “buenas vecinas”
de quienes las rodeabanz. Este enfoque, que privilegiaba el “ser y estar” por
encima del “hacer”, me interpeld profundamente.

Como religiosa misionera, he tenido la oportunidad de vivir en Bolivia,
Paraguay y Filipinas. La pobreza, con sus multiples rostros, no conoce
fronteras. Caminando por calles, mercados, cementerios y hospitales, he visto
no solo carencias materiales, sino también heridas profundas del alma: familias
golpeadas por la violencia intrafamiliar, la explotacion laboral, enfermedades
incurables o desastres naturales. En todos esos rostros dolientes resuena la
pregunta evangélica: “;Donde estas?” (Gn 3,9).

En Bolivia, al igual que Codina, vivi en el sur de Cochabamba, en una zona
periférica sin agua potable ni alcantarillado, pero paradéjicamente con acceso
a electricidad e internet. Las familias sobrevivian del comercio informal, y
muchos jovenes, faltos de oportunidades, eran absorbidos por dinamicas
cercanas al narcotrafico. Recuerdo especialmente la festividad de Todos los
Difuntoss. Niflos de apenas cinco afios iban de casa en casa rezando a cambio

2 Victor Codina, Una Iglesia nazarena. Teologia desde los insignificantes (Santander: Sal Terrae, 2010), 89.

3 “Latradicion boliviana de Todos los Santos indica que las almas de los difuntos retornan al mundo al medio dia
del 1 de noviembre, para permanecer en el mundo de los vivos durante 24 horas. En este tiempo, las almas
comparten y disfrutan los manjares que los familiares prepararon e instalaron en una mesa o altar en su honor”.
Ministerio de Relaciones Exteriores, “Bolivianos celebraron Todos Santos en diferentes partes del mundo”.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



200 El limite de la humanidad

de pan. Sus rostros, iluminados por una sonrisa al recibir ese humilde alimento,
me revelaron la profundidad de la esperanza que habita en los pobres. Una
anciana, mientras visitaba la tumba de su esposo, me ofrecio un vaso de Coca-
Cola y comparti6é su dolor con sencillez y dignidad. Ese gesto, tan humano y
evangélico, me recordd que la comunion se construye desde lo pequefio, desde
lo compartido®.

Confirmé que la pobreza es también un lugar teologico donde Dios
se revela. La anciana que pedia limosna en la puerta del templo o la mujer
que buscaba medicamentos para tratar su cancer no solo necesitaban ayuda
material; anhelaban ser escuchadas, miradas, reconocidas. Esos momentos,
aparentemente insignificantes, me hicieron comprender que la verdadera
evangelizacion comienza cuando entramos en comunion con el otro, cuando
dejamos que sus heridas se crucen con las nuestras.

Mi horizonte misionero se amplié atin mas en Filipinas. En Manila, el
ritmo frenético de la ciudad contrasta con el silencio de los rostros que evitan
cruzar miradas en el tren. Me impactd descubrir que una de las normas de
comportamiento sea evitar el contacto visual con extrafios; en otras palabras,
esta prohibido mirar a los ojos a los demés pasajeros. Seglin las autoridades,
esto se hace por cuestiones de seguridad, ya que solo en Manila hay méas de 13
millones de habitantes (segtn el censo de 2020)s.

Otro dato curioso es que, quiza debido al niimero de habitantes o a las
profundas desigualdades economicas, la pobreza se siente de cerca, como si
uno mismo la viviera en carne propia. En Manila, es comun ver casas lujosas
junto a otras en ruinas, con ropa tendida en las ventanas, muchos gatos y perros
como mascotas, y nifios descalzos jugando con lo que encuentran a su alrededor.
En el peor de los casos, miles de personas viven directamente en las calles.
Los llamados homelesss duermen en cualquier acera y durante el dia cargan

4 “Lo que hemos contemplado y palparon nuestras manos... eso 0s anunciamos, para que también vosotros
estéis en comunién con nosotros” (1 Jn 1,1-3).

5  Pnilippine Statistics Authority, “Population and housing”, https:/psa.gov.ph/classification/psgc/submu-
ni/1380600000.

6 “Se estima que habia alrededor de 4.5 millones de personas sin hogar en Filipinas en 2018. Aproximada-
mente dos tercios de ellas se encuentran en la zona metropolitana de Manila. Se dice que esta es la cifra
mas alta en cualquier area urbana del mundo”. Carl Russel R. Reyes y Gino Antonio P. Trinidad, “The
Invisibles’ Right to the City: A Policy Research on Homelessness in the Philippines”.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 201

una carreta de madera con sus pocas pertenencias, acompanados de sus fieles
mascotas, que soportan con ellos el calor extremo y las lluvias torrenciales de
los tifones. Algunos logran “mejorar” su situacion al mudarse a los basureros
de la ciudad, como Smokey Mountain’, donde se depositan toneladas de basura
cada dia. Alli, su alimento diario es el pagpag, comida reciclada de los restos
de los restaurantes de comida rapida, es decir comida recogida de la basurae.
Vivir en este contexto me confrontd con una pregunta esencial: jcomo hablar
del Dios que es comunion en medio de tanta fragmentacion?

Mas tarde, mi mision me llevo al ambito rural, concretamente a la isla
de Mindoro Orientals, donde compartimos vida con las tribus indigenas
Mangyan, especialmente las marginadas: Bangon y Buhid. Aqui, la mision es
desde el compartir cotidiano: rezar juntos, cocinar, trabajar la tierra, caminar
durante horas para llevar la Eucaristia o visitar sus comunidades mas remotas.
Sus casas, hechas de bambu y hojas de palma, sus comidas limitadas a platanos
silvestres y su generosidad desbordante, me confrontan con mi propio estilo de
vida y con la comprension occidental de las “necesidades basicas”.

En nuestra comunidad, acogemos a jovenes que desean continuar sus
estudios en escuelas cercanas o llegar a la universidad. Divididos en dos
casas de formacion, vivimos con 32 jévenes de las tribus Mangyan Alangan,
Hanunoo, Buhid y Bangon. Los fines de semana los dedicamos a visitar sus
comunidades acompafiadas por los Misioneros del Verbo Divino. Para llegar a
estos bosques montafiosos, viajamos en motocicleta, triciclo o automoévil hasta
donde el camino lo permite, y luego seguimos a pie, cruzando rios y montaiias

Lasse Bak Mejlvang, “Smokey Mountain”.

“PAGPAG (Carne Reciclada de Comida Rapida): Tipo Frito: La carne seleccionada se lava con agua, luego
se hierve y se escurre. Para la marinada: se mezcla cebolla, ajo, salsa de soya, Sprite, glutamato mono-
sadico (MSG) y jugo de pifia con la carne. Luego se frie en aceite caliente durante 5 minutos. Precio: 30
PHP / $0.54 USD por porcién”. Best Ever Food Review Show, “The Philippines’ heartbreaking street food!!
Garbage can chicken / pag pag”.

“Mindoro es la séptima isla mas grande del archipiélago filipino, con una superficie de 10,244 km?. Se en-
cuentra en el extremo norte del mar de Sulu, al oeste de la region de Bikol y al sur de Manila” (traduccion
nuestra). Masaru Miyamoto, The Hanunoo-Mangyan. Society, religion and law among a mountain people
of Mindoro Island, Philippines (Manila: National Museum of Ethnology, 1988), PDF edition, 1.

“Hay al menos siete grupos etnolinglisticos conocidos colectivamente como ‘Mangyan’, que practican la
agricultura de roza y quema en las regiones montafiosas: los Iraya, Alangan y Tadyawan en la mitad norte,
y los Taubuid (o Batangan), Buhid (o Buid), Hanunoo-Mangyan (o Hanundo) y Ratagnon en la mitad sur”
(traduccién nuestra). Masaru Miyamoto, The Hanunoo-Mangyan..., 1.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



202 El limite de la humanidad

para llegar a las diferentes aldeas. Asi, llevamos el Pan de la Palabra y el Pan
de la Eucaristia.

Los Mangyan son poseedores de tierras llenas de vida y riqueza natural,
pero marcadas por una extrema pobreza. Muchas familias han comentado que
aveces pasan dias sin comer o que solo logran una comida diaria, generalmente
frutas que cosechan en el bosque (platano, papaya, hojas de malunggay). Un
dia sorprendimos a un nifio cocinando ratas de campo para el almuerzo porque
no tenian nada mas para comer.

En una de nuestras visitas a la aldea de Liguma, mientras reflexionabamos
sobre la liturgia de la Palabra, las mujeres nos contaron que no conocen la
harina y que su alimento diario es el platano. Cada dia, disponen de dos platanos
para comer: uno para la madre y otro para el hijo. Sin embargo, movidos por
los valores de sus ancestros, son capaces de ofrecer sus dos Unicos platanos
al visitante, incluso si eso significa quedarse sin comer. Esa generosidad me
recordo a la “viuda pobre” del Evangelio (Mc 12,38-44) porque dieron todo
lo que tenian para vivir, no de lo que les sobraba. A través de su entrega, los
Mangyan se convierten en testigos de una luz que no necesita discursos, sino
que se manifiesta en gestos silenciosos de amor radical, incluso sin ser catdlicos
cristianos. Asi, las semillas del Verbo siguen dando frutos en realidades que
jamas habriamos imaginado.

Nuestra vida religiosa en esta isla es sencilla. Aqui comprendemos que el
testimonio no consiste en imponer, sino en estar, en mirar con 0jos NUEVOS, en
dejarnos interpelar por lo que no comprendemos. Como afirma la primera carta
de Juan, el testimonio auténtico nace de lo que “hemos visto, oido y tocado con
nuestras manos” (1 Jn 1,1). Esta es la clave de nuestra espiritualidad: no hablar
de Dios desde fuera, sino anunciarlo desde la vida compartida con los pobres,
en comunion con ellos, como discipulas del Verbo encarnado.

2. Transformacion desde la fragilidad. Una reflexion teoldgica y misionera

Durante este tiempo, mi comprension teologica, religiosa y misionera ha
atravesado una profunda transformacion. El contacto directo con contextos

1 Las aldeas cercanas a nuestra zona son: Liguma, Naswak, Tagascan, Tauga-Diit, Tinis-An, Sipaco, Ba-

taangan, Fanuban, Magdayaga, Akliyang, Bayang, Magod, Talsi, Togo, Safa-Dagat y Lucban.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 203

marcados por la marginalidad y la vulnerabilidad me confrontd6 de manera
radical con la realidad del sufrimiento humano, interpelando profundamente
mi vida personal y espiritual. Surgieron con fuerza interrogantes como: ;Donde
esta Dios en medio de tanta pobreza? ;Como ser cristiano sin dejarse afectar
por el dolor del mundo? ;Qué praxis cristiana es necesaria hoy? ;Como hacer
creible nuestra fe? ;Qué significa ser pobre con los pobres? emergieron con
fuerza, desestabilizando certezas previas.

Si bien la formacion en filosofia y teologia ofrece respuestas conceptuales
a estas preguntas, pronto descubri que el sufrimiento humano desborda los
marcos tedricos. En este sentido, la vida misma —particularmente en los
margenes— se ha revelado como un espacio formativo privilegiado, donde la fe
se purifica, se encarna y se vuelve mas auténtica.

Durante este proceso, comprendi que no bastaba con sostener una imagen
de resiliencia misionera. La realidad me confrontd con mi propia fragilidad:
me descubri vulnerable, profundamente afectada por el sufrimiento del otro,
experimentando una impotencia que desbordaba mis recursos emocionales
y espirituales, dejandome sin respuestas claras. En medio de esta crisis
existencial, una conversacion con mi mentora me llevo a meditar en el texto de
1 Cor 2,1-5, donde San Pablo escribe:

Asi que, hermanos, cuando fui a ustedes para anunciarles el misterio de
Dios, no lo hice con gran elocuencia ni sabiduria. Pues me propuse no
saber de cosa alguna entre ustedes, sino de Jesucristo, y de este cruci-
ficado. Y estuve entre ustedes con debilidad, y mucho temor y temblor.
Mi mensaje y mi predicacion no fueron con palabras persuasivas de sa-
biduria humana, sino con demostracion del Espiritu y del poder de Dios,
para que su fe no se fundara en la sabiduria humana, sino en el poder
de Dios.

Siguiendo el consejo de un amigo, llegué a estas tierras sin expectativas
rigidas, abierta al proceso de inculturacion. Decidi, como Pablo, “no saber de
cosa alguna sino de Jesucristo y de este crucificado” (1 Cor 2,2). Intenté mos-
trarme segura, pero pronto entendi que estas realidades pondrian en evidencia
mis propias limitaciones. Como el apostol, me encontré “en debilidad, y con
mucho temor y temblor”.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



204 El limite de la humanidad

Este encuentro con mis limites fue revelador: no es por mi fuerza, prepara-
cion o sabiduria que puedo sostenerme, sino por la gracia de Dios. Mi mentora,
con palabras sabias, me comparti6 una idea que quedo grabada en mi corazon:
“La impotencia puede ser entendida como una necesidad profunda de algo que
nos trascienda; en este caso, d¢ YHWH (Dios)”. Esta afirmacion ilumind mi
comprension del Dios cristiano que, en su kénosis, “se despojo de si mismo”
y se encarné en Jesus (Flp 2,5-8; Jn 1,14), aceptando incluso el sufrimiento de
la cruz.

Ante esta realidad, la pregunta ya no es solo “por qué hay sufrimiento”,
sino como responder a €l. El dolor interpela, exige una respuesta ética y espiri-
tual. Entonces, ;qué esta en nuestras manos? ;Quedarnos en la contemplacion
teorica? ;Ofrecer respuestas doctrinales? ;Rezar solamente? Cuando el tunel
parece no tener salida y la oscuridad nubla la esperanza, es facil ceder al des-
encanto. Pero precisamente en esas situaciones resuena con fuerza la vocacion
cristiana: estamos llamados no a la indiferencia, ni al consumo egoista, sino
al compromiso, aunque sea desde nuestra pequefiez. Incluso un gesto sencillo
puede marcar una diferencia.

Mi experiencia es, en definitiva, como me decia mi mentora, una invita-
cion constante a “revisitar lo que atin nos sostiene”. Volver al centro, a la fuen-
te que nos alimenta, a Aquel que habita en lo profundo del corazén humano.
Desde mi limitacion, he redescubierto mi dependencia radical de YHWH. Y
desde esa conciencia, comprendo que nuestra vocacion mas auténtica es ser
cada vez mas humanos, pues no es casualidad que el Verbo se haya hecho car-
ne y haya decidido habitar entre nosotros (Jn 1,14).

3. Religion y pobreza en Asia. Desafios teologicos desde el pluralismo y la
espiritualidad popular

En paises como Filipinas o laIndia, se observa una extraordinaria diversidad
religiosa y una rica espiritualidad popular. No obstante, esta pluralidad coexiste
con elevados indices de pobreza, exclusion y vulnerabilidad. Paradojicamente,
es precisamente entre los mas pobres, enfermos y marginados donde se percibe
una fe viva, intensa y profundamente encarnada (Mc 5,25-34; Mc 10,46-52).

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 205

La teologia contextual asidtica ha sabido interpretar esta realidad con
agudeza. Como afirman diversos tedlogos de la region, “el Cristo, en cuanto
es revelado en la cruz a los asiaticos, es verdaderamente el Cristo asiatico
[...] porque su cuerpo visible, en el que revela la alianza, son los pobres de la
tierra”2. En otras palabras, el Cristo crucificado se revela hoy en los cuerpos
lacerados de los pobres de Asia, no porque Jesus de Nazaret haya nacido
asiatico, sino porque El continia haciéndose presente en los rostros concretos
de los oprimidos, pues “Dios, al hacerse una persona humana, escogio el
nacimiento, la vida y la muerte de los deshumanizados”=. Desde esta clave
hermenéutica, la cruz adquiere un nuevo significado: ya no es vista solo como
simbolo de redencién universal, sino también como encarnacion concreta del
sufrimiento de los pueblos asiaticos. Cristo es contemplado como aquel que
asume sus cruces, sus pobrezas, luchas y esperanzas.

En el marco de mis estudios sobre la Teologia Cristiana de las Religiones,
guiados por un tedlogo jesuita, pude explorar las valiosas contribuciones de
autores como Jean-Marc Fedou, quien observa como

el viajero procedente de Occidente queda asombrado por el esplendor
de templos, mezquitas y mausoleos, por los rios sagrados y la ciudad
sagrada de Benarés. Pero forman parte también de la India las enormes
concentraciones humanas de las grandes urbes, el abismo entre ricos y
pobres, la miseria, las enfermedades, etc.“.

Estas palabras resonaron en mi durante mi experiencia misionera en
Filipinas, donde pude constatar como la espiritualidad popular encarna una
profunda teologia vivida, lejos de cualquier forma de ingenuidad religiosa.
Recuerdo con particular intensidad la imagen de un nifio que, en medio del
incendio que consumia Smokey Mountain, eligié salvar las imagenes del
Santo Nifio, San José y la Virgen Maria antes que cualquier posesion material.
Este tipo de experiencias en Asia nos invitan a repensar nuestras respuestas
pastorales y teologicas ante la pobreza, cuestionando soluciones asistencialistas
o externas, pues plantean nuevas interrogantes y motiva el desarrollo de una

2 Juan José Tamayo Acosta, Nuevo Paradigma Teolégico (Madrid: Trotta, 2003), 60.

3 Aloysius Pieris, “Cristo mas alla del dogma. Hacer cristologia en el contexto de las religiones de los pobres”,
Revista latinoamericana de teologia 18, n. 52 (2001): 25.

4 Michel Fédou, “Debates teoldgicos en la India”, Selecciones de teologia n. 142 (1997): 1.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



206 El limite de la humanidad

teologia renovadas. Un ejemplo revelador se dio durante una misiéon médica
en la aldea de Lalit, habitada por la tribu Bangon, donde las recomendaciones
sanitarias —como tomar una cucharada de jarabe en ayunas— ignoraban practicas
culturales locales, como la ausencia de utensilios. Ademas, la imposicion
de normas de higiene fue interpretada como juicio moral, pasando por alto
creencias ancestrales que asocian la suciedad con proteccion espiritual. Estas
experiencias revelan la necesidad de una teologia contextualizada, capaz de
escuchar, discernir y encarnarse en las realidades concretas de los pueblos.

Estas experiencias nos interpelan a dejar atrds soluciones externas y
descontextualizadas, para asumir procesos de acompafiamiento que partan
de las culturas y cosmovisiones locales como clave de interpretacion. Como
senala Michael Amaladoss, el verdadero cambio social requiere un compromiso
conjunto’s, desde una perspectiva sinodal. Sin duda alguna, la urgencia de
una teologia comprometida con el mundo de los pobres es apremiante’. En
este sentido, la vivencia de la fe en contextos asidticos no solo enriquece la
teologia, sino que exige una conversion radical (shub, en hebreo, cambio de
direccion) y profunda (metanoia, en griego, cambio de mente), que renueve
nuestra opcion por los pobres. Solo una teologia humanista, encarnada y
sinodal podra responder con coherencia al clamor de los pueblos y contribuir a
la construccion de una sociedad mas justa, plural y solidaria.

4. Laradicalidad del mensaje de Jesucristo y el desafio teolégico-pastoral

La persona y mision de Jesucristo, en su radicalidad evangélica, no
pueden comprenderse al margen de su vinculo con los pobres y excluidos
de su tiempo. Su vida y mensaje constituyen una subversion de los valores
dominantes, un llamado a la conversion profunda (metanoia) y al seguimiento
sin condiciones. Jestis no solo anunci6 el Reino de Dios con palabras, sino
que lo encarné mediante una praxis liberadora: optod preferencialmente por

15 “Creo que lo que estamos afrontando en Asia es una experiencia de fe viva nueva y diferente, que da lugar
a nuevas preguntas y a una nueva teologia” (traducciéon nuestra). Michael Amaladoss, “Inter-Religious
Dialogue: A View from Asia”, Landas Journal of Loyola School of Theology (1994): 5.

16 “Los paises asiaticos son multirreligiosos. Los creyentes de diferentes religiones comparten el mismo con-
texto econémico, sociopolitico y cultural. EI cambio social solo puede lograrse en una situacién asi si todos
trabajan juntos” (traduccién nuestra). Michael Amaladoss, “Liberation Theologies from Asia”, Laval théolo-
gique et philosophique 3, n. 54 (1998): 540.

17 Michel Fédou, “Debates teoldgicos en la India...”, 5.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 207

los marginados —pobres, enfermos, publicanos, mujeres, pecadores, gentiles—
desafiando asi las estructuras religiosas y sociales de su época (Lc 19,5; Jn 5,3;
Mt 9,10; Mt 4,15; Mc 5,15).

Reflexionar teologicamente desde esta opcion preferencial implica
confrontar hoy las multiples formas de exclusiéon generadas por sistemas
econdmicos, culturales y politicos que perpetuan la pobreza y niegan la dignidad
de millones. Supone, ademas, una conversion estructural que cuestione las
complicidades e inercias de las propias comunidades cristianas, llamandolas
a una praxis coherente con el Evangelio. El desafio teoldgico-pastoral se sitia
entonces en discernir caminos de acompafiamiento encarnado, que partan de la
realidad de los pobres como lugar teologico privilegiado (locus theologicus) y
no como simples receptores de asistencia.

Desde esta perspectiva, y en mi experiencia como tedloga y misionera
religiosa, he vivido momentos de profunda fragilidad interior al encontrarme
con rostros concretos de dolor y abandono. En contextos de pobreza extrema,
donde la esperanza parece ausente, el llamado a dar razon teologica de la fe se
vuelve una exigencia silenciosa y a veces dolorosa. La certeza de que Jesus se
hace presente en medio del sufrimiento —como semilla de Resurreccion en la
noche del dolor— ha sostenido mi camino, recordindome que la teologia solo
puede ser auténtica si se hace desde abajo, desde los crucificados de la historia.

Asi entendida, la teologia pastoral no es una aplicaciéon de principios
abstractos, sino un ejercicio de discernimiento comunitario y sinodal. Su
mision es ser puente entre la fe y la vida, entre el Evangelio y las culturas, entre
la liturgia y la calle. Esto implica reconocer la dignidad inviolable de cada ser
humano, caminar junto a los pueblos y promover activamente la justicia, la
inclusion y la paz.

Construir un mundo mas justo y fraterno solo es posible mediante un
compromiso evangélico con la solidaridad, que desafie las logicas de la cultura
del descartes y revalorice a los tltimos como interlocutores del Reino. Frente

8 “Se considera al ser humano en si mismo como un bien de consumo, que se puede usar y luego tirar.
Hemos dado inicio a la cultura del ‘descarte’ [...]. Los excluidos no son ‘explotados’ sino desechos, ‘sobran-
tes” (EG 53). Francisco, “Exhortacién Apostdlica Evangelii Gaudium sobre el anuncio del evangelio en el
mundo actual” (2013).

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



208 El limite de la humanidad

a este escenario, el mensaje de Jestis nos convoca a ser testigos proféticos,
capaces de anunciar la esperanza y denunciar aquello que impide la plenitud de
la vida. En este sentido, la radicalidad del Evangelio sigue siendo hoy fuente de
interrogacion, inspiracion y compromiso para toda accion teologica y pastoral
verdaderamente fiel a Cristo.

Conclusion

A lo largo de este recorrido teoldgico y misionero, he redescubierto
que la fragilidad humana no es un limite que impide el encuentro con Dios,
sino un umbral donde se revela su presencia transformadora. En este espacio
de vulnerabilidad, somos llamados a aprender, desaprender y reaprender,
abrazando nuestra humanidad con humildad para encarnar, en lo cotidiano, el
amor de un Dios que se manifiesta en el rostro concreto de los pobres.

Tal como expresa 1 Jn 1,1-3, solo se puede anunciar lo que se ha visto,
oido y tocado. El Evangelio se vuelve creible cuando se vive desde la cercania
radical. Por ello, una teologia que nace desde los margenes, inspirada en la
kénosis del Cristo pobre y crucificado, nos desafia a volver al centro: a una
humanidad herida que anhela una palabra de esperanza.

La pregunta recurrente “;donde estd Dios?” halld respuesta en los
rostros sufrientes y resilientes, en las comunidades que, desde su precariedad,
comparten vida y esperanza. Alli comprendi que la mision no consiste en llevar
a Dios, sino en reconocerlo presente en la historia de los pobres. La tierra
misionera es sagrada, pues esta habitada por el Verbo encarnado en el dolor, la
resistencia y la solidaridad.

Laalegria descubierta en medio del sufrimiento no es evasiva ni superficial,
sino profundamente evangélica: brota de la comunion silenciosa, de los gestos
sencillos y del amor compartido. Esa alegria se convierte en resistencia,
profecia y testimonio. Desde esta experiencia, la mision ya no puede concebirse
como estrategia o conquista, sino como encarnacion del Reino. La fe se revela
como respuesta comprometida al sufrimiento del mundo, y la interculturalidad
como una escuela de humildad y sinodalidad, donde el otro tiene voz, y juntos
discernimos el paso de Dios en la historia.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



Michelle Karina Orellana Alarcon 209

Bibliografia

Amaladoss, Michael. “Inter-religious dialogue. A view from Asia”. Landas
Journal of Loyola School of Theology, (1994): 2-5.
https://www.academia.edu/72232931/Inter_religious_Dialogue A
View_from_Asia.

Amaladoss, Michael. “Liberation theologies from Asia”. Laval Théologique et
Philosophique 3, n. 54 (1998): 540. https://doi.org/10.7202/401183ar.

Bak Mejlvang, Lasse. “Smokey Mountain”. https://www.bakmejlvang.com/
smokey-mountain.

Best Ever Food Review Show. “The Philippines’ heartbreaking street food!!

Garbage can chicken/  pag pag”. https://www.youtube.com/
watch?v=nhwufl INRo.

Codina, Victor. Una Iglesia nazarena. Teologia desde los insignificantes.
Santander: Sal Terrae, 2010.

Fédou, Michel. “Debates teologicos en la India”. Selecciones de Teologia, n.
142 (1997): 1-5. https://seleccionesdeteologia.net/assets/pdf/142 10.
pdf.

Francisco. “Exhortacion Apostolica Evangelii Gaudium sobre el anuncio del
evangelio en el mundo actual” (2013).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost _exhortations/docu-
ments/papa-francesco esortazione-ap 20131124 evangelii-gaudium.
html.

Ministerio de Relaciones Exteriores. “Bolivianos celebraron Todos Santos
en diferentes partes del mundo”. https://cancilleria.gob.bomre/2023/
11/02/12006/.

Miyamoto, Masaru. The Hanunoo-Mangyan. Society, religion and law among
a mountain people of Mindoro Island, Philippines. Manila: National
Museum of Ethnology, 1988. PDF edition.

Philippine Statistics Authority. “Population and housing”.
https://psa.gov.ph/classification/psgc/submuni/1380600000.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



210 El limite de la humanidad

Pieris, Aloysius. “Cristo mas alla del dogma. Hacer cristologia en el contexto
de las religiones de los pobres”. Revista latinoamericana de teologia 18,
n. 52, (2001): 3-32.
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/rlt/article/view/5176/5149.

Reyes, Carl Russel R. y Trinidad, Gino Antonio P. “The invisibles’ right to the
city. A policy research on homelessness in the Philippines”.

https://www.ohchr.org/sites/default/files/documents/issues/joint-
activity/decriminalization-homelessness/subm-decriminalization-
homelessness-extreme-cso-kariton-coalition-joint-submission-phi.pdf.

Tamayo Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teologico. Madrid: Trotta, 2003.

Michelle Karina Orellana Alarcon, SSpS. Es Misionera Sierva del Espiritu
Santo. Es licenciada en Filosofia y Letras y licenciada en Teologia por la
Universidad Catélica Boliviana. Es misionera en la Isla de Mindoro Oriental,
Filipinas, compartiendo vida y mision con las tribus indigenas Mangyan.
E-mail: michelle.yessir@yahoo.com; ORCID: 0009-0009-1615-2336.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 197-210



