153

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

)

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0 @ 0
INTERNATIONAL — (CC BY-NC 4.0) )4

DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582181

Una contextualizacion de las ideas filosoficas de Richard
Sylvan en la historia de los desarrollos de la ética ambiental

A contextualization of Richard Sylvan’s philosophical ideas in the
history of developments in environmental ethics

Sylvain Le Gall'
Resumen

La comunicacion dictada por Richard Routley (luego Sylvan) en septiembre de 1973:
“Is there a need for a new, an environmental, ethic?” sirve de eje central al presente
articulo. El objetivo de éste es brindar una presentacion esclarecedora de los sustratos
filosdficos que nutren la reflexion de Richard Sylvan para pensar la ecologia. La primera
parte del articulo ofrece una mirada retrospectiva sobre la relacion entre el hombre y
la naturaleza que permita contextualizar los origenes del pensamiento de Sylvan. A
continuacion, la segunda parte se centra en la metafisica que sostiene el proyecto del
filésofo para comprender mejor el desarrollo de su ética aplicada a la ecologia. La
tercera parte repasa el impacto que han tenido, y siguen teniendo, las ideas de Sylvan
sobre la ética ambiental del siglo XXI, conectandolas con corrientes actuales de la
reflexion ecologica.

T Ministére de 'Education Nationale, de 'Enseignement Supérieur et de la Recherche / Université Catholique
de I'Ouest, Brest, France.
2 En 1983 Richard Routley cambié su apellido por Sylvan (“del bosque”).

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



134 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

Palabras clave
Richard Sylvan — ética ambiental — metafisica — semantica modal — pensamiento ecologico
Abstract

The communication presented by Richard Routley (later Sylvan) in September 1973: “Is
there a need for a new, an environmental, ethic?” serves as a central axis for this paper,
which aims to provide a clarifying presentation of the underlying philosophical layers
that nourish Richard Sylvan’s reflection on thinking about ecology. The first part of the
article offers a retrospective look at the relationship between humankind and nature,
which allows us to contextualize the origins of Sylvan’s environmental thinking. The
second part then focuses on the metaphysics that underlies the philosopher’s project in
order to better understand the development of his ethics applied to ecology. The third
part reviews the ongoing impact of Sylvan’s ideas on 21st century environmental ethics,
connecting them with current trends in ecological thinking.

Keywords

Richard Sylvan — environmental ethics — metaphysics — modal semantics — ecological
thinking

Introduccion

En una época de aspiraciones tecnoldgicas y de actitud tecnocratica cada
vez mas afirmada hacia la naturaleza, el fildsofo neozelandés Richard Sylvan:
sefald, hace ya un poco mas de medio siglo, el hecho de que el hombre no se
puede permitir el lujo de renunciar a su relacion ética con el mundo natural. Esto
es lo que Sylvan expuso en su famosa comunicacion de 1973, en un congreso

3 Richard Sylvan (nacido Richard Routley en Levin, Isla del Norte, Nueva Zelanda, en 1935) no solo fue un
tedrico de la ética medioambiental sino también una persona activamente comprometida con la conser-
vacion y la defensa de la naturaleza. El Profesor Dominic Hyde, de la Universidad de Queensland, ha
dedicado al filésofo una biografia remarcable en la que pone de manifiesto estas dos facetas de la perso-
nalidad de Sylvan, la de un intelectual de primer plano y la de un atentisimo defensor del mundo natural
que le rodeaba (Dominic Hyde, Eco-logical lives. The philosophical lives of Richard Routley/Sylvan and Val
Routley/Plumwood, [Cambridge: White Horse Press 2014], 2-6). Fallecié en Bali en 1996. A comienzos de
la década de los afios 1980, habia elegido el apellido “Sylvan”, mientras su ex-esposa, Val Morell, activista
australiana y tedrica del eco-feminismo, profesora de la Universidad de Tasmania, eligi6 el de “Plumwood”.
Existen varios textos de la pareja, y de ambos autores por separados, que muestran su preocupacion en
este ambito.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 155

internacional de filosofia celebrado en una ciudad costera del mar Negro, en
Varna, Bulgaria+. El titulo de la comunicacion era: “;Necesitamos una nueva
ética?, juna ética ambiental?”. A través de su experiencia de pensamiento,
paradojico desde un punto de vista moral antropocéntrico, llamada “del Gltimo
hombre”, el filésofo tratdo de demostrar que, si bien la naturaleza posee un valor
propio, no instrumental, independiente de los intereses propiamente humanos,
sin embargo, el hombre y la sociedad tienen deberes morales con respecto a esta
ultimas. En este articulo proponemos una presentacion, que creemos esclarece-
dora, de los sustratos filosoficos que nutren la reflexion del logico neozelandés
para pensar la ecologia. Para ello, empezaremos primero ofreciendo una mirada
retrospectiva sobre la relacion entre el hombre y la naturaleza, permitiéndonos
contextualizar los origenes del pensamiento medioambiental del filésofo de
Canberra. En un segundo tiempo, nos centraremos en la metafisica que sostiene
el proyecto del filésofo para comprender mejor el desarrollo de su ética apli-
cada a la ecologia. Terminaremos poniendo de manifiesto el impacto que han
tenido, y siguen teniendo, las ideas de Sylvan sobre la ética ambiental del siglo
XXI, conectandolas con las actuales corrientes de la reflexion ecologica y sus
respectivas aproximaciones societales, que reivindican el legado del filosofo.

1. Una mirada filosofica retrospectiva sobre la relacion entre el hombre y
la naturaleza

1.1. La relacion primera del hombre con la naturaleza

Entre las transformaciones que afectan a la evolucion de la humanidad en
los grandes periodos de la historia, estd aquella que concierne a la relacion que
el hombre mantiene, en calidad de espiritu encarnado, con la naturaleza, o sea,
dicho de otro modo, la de su relacion soberana con el mundo que le rodea. La
imagen primera del mundo, caracterizada por una relacion animista y totemista
del hombre con la naturaleza, fue sustancialmente sobrepasada al nacer la
filosofia. Esta primera relacion ha sido transmitida por la relacion filosofica a

4 Por aquel entonces, el fildsofo desarrollaba su labor académica en la Universidad de Canberra, Australia,
y era principalmente conocido como un légico cuyas aportaciones e investigaciones mas destacadas
abarcaban el campo de la I6gica paraconsistente y el estudio semantico de las contradicciones en los
sistemas formales.

5 Agradezco a la Dra. Ana Isabel Pliego Ramos, de la Universidad Panamericana, por sus reflexiones y
comentarios informales sobre la elaboracién y el alcance critico de la ética ambiental de R. Sylvan.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



156 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

partir del momento en el que el cosmos, el orden ejemplar de leyes inmutables
realizado en el Universo, se ha revelado al pensamiento espiritual que despierta.
Mas o menos tacitamente, los investigadores que han estudiado la historia del
pensamiento occidental coinciden en reconocer en el espiritu contemplativo
helénico, iniciado por la gnoseologia babildnica, la actitud fundamental del
hombre que consiste en la accion de copia, actitud reproductora, de lo que ha
experimentado la sabiduria contemplativas.

Esta actitud se encuentra ejemplificada en la perspectiva platonica, recogida
por la escuela alejandrina y por San Agustin, e incorporada al pensamiento de
la Alta Edad Media. La transicion de la cosmosofia a la teosofia es inmediata,
y por tanto mas facil que las partes mas altas y las mas nobles del cosmos, tanto
en las visiones del mundo segun las grandes civilizaciones politeistas como en la
vision cristiana del universo, sean ya pensadas como pertenecientes al dominio
divino, al Reino de Dios. Como buen ejemplo de esta disposicion contemplativa
del hombre admirando un mundo impregnado de divinidad, podemos referirnos
a la primera parte del discurso de San Pablo en el Areépago (Hch 17,22-28),
texto cuya inspiracion helenizante refleja aquel espiritu sapiencial y contem-
plativo de los Antiguos. Seguiremos encontrando este entusiasmo coésmico
como disposicion del hombre que contempla el mundo llena de la presencia
divina, desde Platon hasta la época del romanticismo panteista de Ralph Waldo
Emerson y Ernst Haeckl.

1.2. La revolucion antropoldgica

Pero por el dominio cada vez mayor de las artes y las ciencias, por la
domesticacion progresiva de la naturaleza, la antigua actitud espiritual y
contemplativa se vio reprimida, combatida y finalmente enterrada. Las tentativas
para introducir la nueva ciencia experimental y la nueva fisica matematica en
la antigua imagen del mundo —por sabios como Ramoén Llull, Nicolas de Cuse,
Copérnico o los florentinos— dieron origen al fendmeno paralelo del humanismo,
paso a un individualismo del hombre libre y al descubrimiento del mundo como
un macrocosmos natural donde el microcosmos, el hombre, se desplaza en el
centro y da la medida de la naturaleza. Mas que un punto de inflexion en la

6 Erwin Schrédinger, La naturaleza y los griegos (Barcelona: Tusquets, 1997), 13-21; Francesc CasadesUs
Bordoy, La fascinacion filoséfica por la naturaleza (physis) y el cosmos (Madrid: Fundacién Pastor de

Estudios Clasicos, 2023), https://fundacionpastor.es/cursos/fascinacion-filosofica-physis-y-kosmos/.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 157

historia de las mentalidades, el Renacimiento opera una auténtica revolucion
de los valores, ya que transforma radicalmente la relacion del hombre con la
naturaleza, y establece ahora una base antropoldgica centrada en las diferentes
tipologias de las visiones del mundo que se derivan. Esto es lo que nos permite
comprender por qué la teologia natural, en el sentido de Feuerbach, siempre habia
sido una idolatria; es decir, una divinizacién de la razon humana por si misma.
Si el cambio de valores en un sistema materialista y evolutivo de la naturaleza
y de la historia que aspira a la llegada del individuo libre se ha producido con
Feuerbach, se encontraba ya en germen en su maestro Hegel, como bien apuntod
Henri de Lubac en Le Drame de I’humanisme athée, hondisima obra publicada
en 1944, y que el tedlogo jesuita madurd durante los afios de tinieblas de la
ocupacion nazi’.

A partir de la era positivista, impulsadas por la revolucion industrial, las
ciencias modernas de la naturaleza no s6lo han tomado en cuenta la naturaleza
que se ha mantenido inculta, sino que han comprendido toda la evolucion de
las especies, en la historia natural, como un impulso hacia el hombre. En la
optica de la historia de la ciencia desarrollada por Spengler, el hombre adquiere
fuerzas demiurgicas que le permiten arreglar el mundo segun sus planes y
calculos, imprimirle el rostro que, como maestro, espera. Aquel hombre dotado
de unas fuerzas demitrgicas puede convertirse rapidamente en una especie de
Prometeo moderno, un auténtico Frankenstein. Pues arrastrado por una ambicion
desmesurada, y una fascinacion morbosa por llegar a conocer los poderes que le
ofrece la ciencia, el hombre esta dispuesto a domesticar y manipular hasta sus
Giltimas consecuencias la naturaleza. Esta no solo se encuentra esclavizada a los
fines del hombre, sino que también se ve despojada de su misterio. Cuando la
técnica del hombre de hoy reserva y concede un pedazo de naturaleza salvaje una
“reserva natural”, crea un “parque nacional”, es un favor de su parte y un detalle
de su plan de racionalizacién. Asi es como hoy, desde hace menos de un siglo,
como nunca en la historia de la humanidad, y a una velocidad vertiginosa, el
santuario es profanado: en el lugar del antiguo respeto, parece haberse instalado
un cinismo de una amplitud nunca vista.

7 Henri de Lubac, Le drame de I’humanisme athée, (Paris: Aubier-Montaigne, 1944), 33-39. El capitulo 2 de
este libro corresponde al articulo “Feuerbach est Iillusion religieuse” publicado por De Lubac originalmente
en la revista Cité Nouvelle 30 (1942): 737 -756.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



138 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

1.3. Los origenes de la ética ambiental de R. Sylvan

Es contra este frio racionalismo técnico del hombre demiurgico, que pone
su mano sobre todos los dominios de la naturaleza, organica e inorganica,
incluyendo la esfera natural del hombre, y como respuesta positiva a una ética
de la resignacion, que el filosofo neozelandés emprendid su reflexion ética
atenta a los desarrollos de una ecologia profunda®. Para Sylvan el hombre ya se
experimenta como un “limite” entre el mundo y lo que estd mas alld del mundo,
como alguien que no puede llegar a ser totalmente familiar en el cosmos, y que
una nostalgia empuja hacia una vuelta hacia lo absoluto. La evasion del hombre
fuera del marco césmico, transformacion de sus relaciones con la naturaleza, ya
no se experimenta como el todo protector en el que el hombre es “una parte”,
sino como el punto de partida del cual se ha elevado en tanto que ser vivo y
que €l sobrepasa como espiritu. Para lograr esta evasion, el hombre moderno
ha empleado siglos. Lapso de tiempo relativamente corto, comparado con los
siglos que ha pasado escondido en el todo de la naturaleza como una parte y
una chispa de esta naturaleza, o todo lo mas como su imagen. Por otro lado, la
reaccion propuesta por Kierkegaard, la huida hacia el individuo, Gnico tipo en
el que podria encontrarse todavia la auténtica opcion religiosa de la relacion con
la naturaleza, ya esta superada porque el individuo, en el sentido moderno, no
existe hoy mas que como responsable con los otros para el Todo de la existencia.
Ya no existe para el individuo una responsabilidad sin comunidad. Y esta tltima
aseveracion, este antikierkegaardismo es una de las grandes lecciones que se
puede extraer de la filosofia de la naturaleza de Arne Nass’. Esta lectura del

8 Un hecho que no result6 casual en la historia de la ética ambiental fue las publicaciones casi simultaneas,
en el mismo afio 1973, de la comunicacién que Sylvan dict6 en Bulgaria, del articulo fundacional de Arne
Neess, publicado en Inquiry, que introducia el término de “Deep ecology” y de otro de gran repercusion,
firmado por Peter Singer cuyo titulo sugestivo era: “All animals are equal”, un texto de suma relevancia con
respecto a la cuestion de la superacion de los limites de la filosofia moral tradicional, mediante la inclusion
de la comunidad biética en su integralidad.

9 La constatacion de Neess no es nueva, y en la historia moderna de la filosofia se notara que el idealismo
panteista aleman de Haeckl ya habia intentado conservar todo esto proponiendo una filosofia total de la
naturaleza y del espiritu, a través de una lectura penetrante de Alexandre von Humboldt. Asi se puede in-
cluso leer la filosofia de la naturaleza de von Humboldt como un intento de conciliacion anterior al de Naess.
Muy recientemente, Eric Pommier ha analizado el caracter esencial del papel de la mediacién deliberativa
dentro de la aproximacion politica y societal de Neess (“La politique éco-délibérative d’Arne Neess”, Cités
99 (3), 2024, 165 -171). Interroga su relacién con la violencia y su uso. Si Naess se opone a la violencia
directa, conserva sin embargo el objetivo de encontrar una solucion a la violencia estructural contra la na-
turaleza. El desarrollo de una “ecosofia”, para autores como Eric Pommier o Luca Varela, no excluye poner

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 159

pensamiento del activista noruego, y la filosofia que ésta encierra, resultan
esenciales para entender mejor el desarrollo de la propia reflexion ambiental
de Richard Sylvan.

En la ganancia de la domesticaciéon de la naturaleza, el hombre de hoy
siente una pérdida. El hombre, porque se convierte cada vez mas en espiritu
desencarnado, pierde todo el mundo de los instintos de la animalidad, por los
cuales la vida infrahumana entra en inteligencia consigo misma y con el mundo
circundante. La sustitucion del chaman, del hombre-medicina, por el filésofo,
que es ante todo un sabio contemplativo, es decir, alguien que se separa y se pone
frente a la naturaleza, equivalia ya a un déficit. Ahora bien, la paradoja sobre
la que Sylvan llama nuestra atencion en su famosa comunicacion de 1973, en
aquella localidad costera del Mar Negro'?, es que, asi desacralizada, la naturaleza
ya no es capaz de hablar de otra cosa que del hombre que la ha marcado con el
signo de su soberania. Podria parecer, pues, que no queda en medio del mundo
mas que un hombre sin mundo, acésmico, sélo con su libertad.

Conclusiones de la primera parte

Las categorias antropologicas del distanciamiento y del regreso, el
movimiento dialéctico entre el cuerpo y el espiritu para entender el ser humano, y
la superacion positivista del individuo considerado hasta entonces como espiritu
encarnado, no solamente transformaron la concepcion que tenia el hombre de
si mismo desde su mas profundo fuero interno sino también su relacion con
el cosmos y con la naturaleza en su conjunto. Por una parte, las sucesivas
revoluciones de racionalizacidn técnica del cosmos por las ciencias modernas
afectaron al individuo, insufldndole fuerzas demitrgicas, con el peligro de
transformarlo en un auténtico doctor Frankenstein. Por otra parte, desplazaron a
la vez su posicion con respecto al universo, operando un giro epistemologico del
mundo antiguo hacia una nueva era que algunos intelectuales contemporaneos,
hoy en dia, califican de postmoderna. Aquella transformacion de la situacion

el acento sobre la eficacia de la accioén, razén por la cual, en el caso de Naess, resultaba pertinente entablar
un dialogo con la tradicién pragmatista.

10 “El experimento del ultimo hombre”(“The last man example”) es la experiencia de pensamiento que propuso
y desarroll6 Sylvan en “Is there a need for a new, an environmental, ethic?”, su comunicacién de 1973 dicta-
da en Varna, Bulgaria, en el marco del décimo quinto congreso mundial de Filosofia. Existe una traduccion
al francés del texto por Hicham-Stéphane Afeissa en el libro publicado en Presses Universitaires de France:
Aux origines de I'éthique environnementale. Le dernier homme (PUF, Paris, 2019).

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



140 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

del hombre en el cosmos ha ido fragmentando los moldes del entendimiento
clasico de la Nnturaleza, heredados de la sabiduria contemplativa helenistica y
del pensamiento ordenado de la suma filosofica judeo-cristiana, haciendo estallar
en pedazos el espejo en el que el hombre se contemplaba como amo cuidadoso
de una naturaleza que habia de domesticar y hacer sostenible!. Este individuo
de la era posmoderna, al que se refiere Sylvan en su comunicacién de Varna,
ultimo duefio ac6smico de la naturaleza, solo es capaz de observar reflejada en
el saqueo de ésta su propia deshumanizacion.

2. La metafisica de Richard Sylvan, zécalo de su ética ambiental
2.1. Una critica de la metafisica tradicional occidental

Existe una metafisica de Richard Sylvan. Se sabe que, para sus intérpretes
autorizados, Graham Priest y Dominic Hyde, la metafisica del filosofo neozelandés
es la primera en relacion a su filosofia de la logica y a su ontologia® que se basan
en opciones metafisicas®. El enfoque de Sylvan consistié en invertir en parte
la metafisica tradicional. Segun el filosofo de Canberra, esta Gltima toma como
punto de partida las coordenadas deicticas de lo real, e/ actual, y piensa lo no
existente como una privacion. La metafisica occidental sufre de ser construida
sobre un privilegio injustificado de los actualia y de haber excluido los possibilia.
Esta negligencia ontologica en la metafisica occidental, de no tomar en cuenta lo
inactual y lo posible, es juzgada molesta por el filosofo porque el razonamiento
modal mas modesto parece implicar una transitividad de la accesibilidad. En
este sentido, las modalidades son simplemente las propiedades de possibilia,
entendidos como objetos ideales.

Sylvan se opuso a la reduccion y a la estrategia de eliminacion de los non
entia (objetos mitologicos, objetos contradictorios), estrategia de eliminacion
de los términos no referentes que caracterizaba la corriente dominante de la

1 Gianni Vattimo, Ménica Giardina y Ricardo Pobierzim, Heidegger y la cuestion ecoldgica, (Buenos Aires:
Prometeo Libros, 2018), 97-111.

2. Dominic Hyde, “Richard (Routley) Sylvan. Writings on logic and metaphysics”, History and philosophy of
logic 22 (2001): 181-205.

13 Para quienes desean profundizar estos temas y su evolucion en la filosofia ultima de Sylvan, especialmente
a partir de 1982, dirigimos el lector a la obra: Dominic Hyde y Graham Priest, Sociative logics and their
applications. Essays on the late Richard Sylvan (Routledge: London, 2003).

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 141

semantica basada en la teoria de conjuntos heredada de Russell* y que fue
extendida por Quine en su criterio del compromiso fisicalista con los concreta
y la variable individual. La semantica extensional de Russell-Quine rechaza en
efecto la posibilidad de una existencia no espacio-temporal, mientras que nuestro
filosofo acepta esta ultima, en la linea del analisis de Meinong de la cual era un
simpatizante, como una subsistencia. El filosofo neozelandés, quien ha corregido
la interpretacion de la ontologia meinongiana mal entendida por el nominalismo
contemporaneo como relevante de una hiper tolerancia metafisica, sostiene que
los objetos del mundo no son necesariamente referencias de nombres. Para
resolver la dificultad que plantea el estatus de los objetos no-existentes hemos
entonces de defender una tesis aparentemente paradojica. Segun ésta, el objeto
estaria mas alla del ser y del no-ser, seria externo al hecho de ser, ausserveiend,
sea 0 no sea, es un objeto.

2.2. Las actitudes cognitivas y la arbitrariedad del concepto de hecho

Segun Richard Sylvan, una de las grandes aportaciones de la filosofia
empirica de Brentano fue entender que la ontologia necesitaba de una base psi-
coldgica, de una teoria del juicio, a partir de la cual podriamos enfocar mejor la
realidad del objeto. Para Sylvan, Meinong, quien propuso una lectura original
de Brentano, tuvo el mérito de elaborar su teoria de los objetos tomando como
punto de partida las asunciones (Annahem) de existencia relativas a los actos
mentales. Pues los objetos del mundo son también “actitudes cognitivas”, ob-
jetos de pensamiento. En la perspectiva defendida por el profesor de Canberra,
los objetos de pensamiento subsisten. El concepto de subsistencia (Bestand) no
solamente se aplica a los objetos abstractos sino también a las relaciones entre
hechos. Desde este enfoque, un objeto de pensamiento que subsiste, como blanco
o meta del juicio, puede ser llamado “hecho” o “estado de hecho”.

4 Notable excepcion dentro de esta corriente conjuntista, es la labor semantica que llevé a cabo Richard
Montague en el desarrollo de su gramatica formal. Asi con respecto a la cuestion de la extension de los
conjuntos de propiedades nulas de los objetos no existentes, como los unicornios, el I6gico californiano
distingue entre el conjunto de las propiedades del unicornio, a partir de una propiedad de rango superior,
la de ser las propiedades de un unicornio, y el conjunto de las propiedades que tienen como propiedades
de ser las propiedades de otra ficcion. Discutir de si se puede alistar la ontologia de Sylvan a una cualquier
manifestacion de ficcionalismo se aleja de los objetivos fijados en este articulo. Podemos observar no
obstante el hecho de que para el propio Sylvan, como para el filésofo Hans Vahinger, quien desarrollé una
teoria muy elaborada de las ficciones desde una perspectiva evolucionista, los non entia desempefian un
papel heuristico que no resulta baladi en el proceso de conocimiento de un sistema evolutivo.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



142 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

Ahi donde los hechos aislados, despojados de su contexto de ocurrencia,
acababan por estar colocados los unos tras los otros, de manera contigua y artificial
(como sumas disyuntivas de elementos complementarios unos de otros, enlazados
por una linea causal, y encapsulados en los intervalos de una métrica), en un
espacio logico, tal como eso ocurria en aquellas logicas temporales heredadas
del positivismo logico de Carnap y Wiener, el filésofo de Canberra ofreci6 una
revision ontologica del concepto de hecho, insistiendo en la idea segin la cual
un hecho en si mismo no es nada sino una construccion que procede de un corte
arbitrario que realizamos en la corteza de la masa constituyente del mundo en el
que se actualiza. Es por eso que, para ¢€l, los eventos posibles o contrafacticos
resultan tan necesarios a la hora de describir de la manera mas completa posible
nuestros actos mentales y las asunciones de existencia que éstos encierran. Aqui
podemos hacer un paralelismo entre la metafisica de Sylvan y la desarrollada
por Whitehead's. Ambos elaboraron una filosofia de la naturaleza, en cada una
de las cuales existe un claro empefio de rehabilitar esta capacidad humana que
consiste en sacarnos de nuestro ensimismamiento, de esas paréntesis internalistas
abiertas por el cartesianismo, para volver a colocar el sujeto conocedor dentro de
su universo conocido pero como parte de éste y parte junto con, y ya no como
parte por encima, o sea desde aquella posicion dominante de un sujeto que se
asomara desde arriba para contemplar la naturaleza.

2.3. Un marco modal para la ética ambiental

El hecho de que el modo de ser de un objeto sea independiente de su ser, es
un principio ontologico llamado “principio de independencia”. Este principio
permite predecir, correctamente, segun Sylvan, que un objeto posible o contra-
dictorio es un objeto, porque sus propiedades extra nucleares son independientes
de su ser-objeto. Estas permiten una cuantificacion liberada del criterio de com-
promiso ontologico con los concretas, criterio fisicalista que solamente admite

15 Philippe Gagnon acaba de dedicar dos importantes estudios a la filosofia de la naturaleza de Alfred North
Whitehead y a su metafisica, centrandose especialmente en la época en la que Whitehead ensefaba la
fisica matematica en Londres. Su practica de la matematica de la fisica, inspir6 al filésofo britanico una
reflexion en la cual la relacién persona-naturaleza-divinidad es central para aproximarse a su metafisica.
Gagnon indaga en esta fructifera relacion en su articulo de 2023: Philippe Gagnon, “L’ancrage cosmique
de la personne dans la pensée de A. N. Whitehead”, Connaitre: Cahiers de I'’Association Foi et Culture
Scientifique, 60, (2023), 52-68.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 143

la existencia espacio-temporalis. Las propiedades nucleares forman el nticleo
de las propiedades poseidas por el objeto. Las propiedades extra nucleares son,
de hecho, propiedades de segundo orden que denotan propiedades nucleares;
para ser mas exacto, son propiedades cuyo alcance abarca el conjunto de tales
propiedades nucleares de un objeto. Como ejemplo de propiedad extra nuclear

99 ¢ 99 ¢ 99 ¢

de un objeto, podemos dar: “completo”, “incompleto”, “posible”, “contradic-
torio”, “borroso”, “intermitente” o “subsistente”. En el punto anterior, vimos
la importancia que otorgaba Sylvan a los objetos de pensamiento. Son unos

objetos de segundo orden porque subsisten.

Por tanto, éste es el punto de arranque ontologico de la elaboracion de la
ética ambiental de Sylvan. El filésofo toma las asunciones de existencia relativas
a los actos mentales como punto de partida de su ética. No obstante, Sylvan
sigue fiel al significado que daban los primeros logicos de tendencia seman-
tica, como De Morgan o Venn, a un universo de discurso entendido como un
dominio denotando ciertas cosas en un contexto determinado. En un “universo
de discurso” particular como es la ecologia, definida desde un punto de vista
semantico como un dominio propio, podemos localizar e interpretar objetos de
rango superior. Los ecosistemas, por ejemplo, pueden ser comprendidos como
actitudes cognitivas que subsisten mas alla de las relaciones espacio temporales
de existencia. Junto a la admision de los possibilia, podemos interpretar esos
objetos como siendo posibles estados de hecho, incompletos, intermitentes o
borrosos, e incluso a veces, contradictorios. Son objetos sobre los cuales estamos
autorizados a cuantificar en contextos modales. No obstante, en la semantica
de Sylvan, no se cuantifica sobre mundos posibles, como si es el caso en los
modelos de Kripke o en los de Stalnacker, sino sobre objetos’”. En la semantica
modal del filésofo neozelandés, los dominios de cuantificacion se ven extendidos
exclusivamente a los objetos.

6 Richard Routley, Exploring Meinong’s jungle and beyond (Atascadero CA: Ridgeview Publishing Co. 1982),
494-495.

7 En este sentido, el reismo (“noneism”) de Sylvan, quien distingue la existencia de la cuantificacion, se opo-
ne al modalismo extremo de David K. Lewis (“allism”). El lector interesado podra leer el articulo de Lewis
“Noneism or allism” en el que su autor critica los limites de la posicion reduccionista defendida por Sylvan
en materia de cuantificacion en el &mbito modal. David K Lewis, “Noneism or allism”, Mind 99 n. 393 (1990):
23-31.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



144 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

Conclusiones de la segunda parte

Originales y profundamente renovadoras, las reflexiones ontologicas de
R. Sylvan, y sus desarrollos en el &mbito de la l6gica formal, constituyen un
paradigma metafisico de especial relevancia, e influencia, en la filosofia analitica
reciente. Llevada a cabo durante varias décadas a partir de finales de los afios
1950, y basada en una revision sistematica y critica de la metafisica tradicional
de Occidente, esta rigurosa reflexion formal irriga la ética que su autor quiso
aplicar activamente a una filosofia de la naturaleza comprometida con el maximo
cuidado del planeta y su medioambiente. El pensamiento ambiental de Sylvan no
se puede entender en todo su pleno alcance, y quedaria troncada, sin contemplar
previamente su elaboracion desde una mirada holistica, y ofrecer una recons-
truccion del marco metafisico del que broto para fecundar tal exigente reflexion.

3. Ellegado de la reflexion filosofica de R. Sylvan en los desarrollos de la
ética ambiental y sus respectivas aproximaciones societales

3.1. Una ética ambiental biocéntrica

La experiencia de pensamiento del “ultimo hombre” constituyd, sin duda
alguna, un momento clave en la historia de la reflexion ética sobre el medio
ambiente, y claramente, el comienzo de la reflexion moral contemporanea sobre
las relaciones que mantienen el hombre y la naturaleza. Rapidamente, tras la
comunicacion de Varna, las ideas expuestas por Sylvan se expandieron primero
en algunos paises de habla inglesa (en Australia, Nueva Zelanda, Reino Unido
y Canada, en donde existia una potente tradicion humanista comprometida con
el cuidado y la conservacion del mundo natural) y los paises escandinavos (en
Noruega y en Suecia una sélida preocupacion ecologista estaba ya arraigada en
los distintos estratos de una sociedad concienciada, tanto en el &mbito privado
como en el ambito escolar) antes de difundirse luego por Estados Unidos y Europa
occidental, en donde se desarrollaron varias corrientes de ética medioambiental
y de activismo ecologista, con rasgos a veces muy diferentes e incluso hasta
antagonicos. La ética ambiental que se desarrolld entonces, a comienzos de
los afios 1970, justo en la estela del experimento del “tltimo hombre”, se forjé
alrededor de un valor intrinseco, el de las entidades naturales, o de la naturale-
za como un todo. La expresion de “valor intrinseco”, acufiada por Kant en su
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, asevera que posee como tal

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 145

todo aquello que ha de ser tratado como un “fin en si mismo”, es decir, desde el
enfoque kantiano, la humanidad y, de forma mas general, cualquier ser dotado
de razén. Todo lo demas es considerado como un medio, o sea, se le asigna un
valor instrumental. Asi la ética ambiental llamara “antropocéntrico” aquella
postura que solamente otorga a los humanos una dignidad moral, y deja, fuera
de su alcance moral, todo lo no humano, es decir, la naturaleza contemplada
como un conjunto de recursos.

La ética ambiental que brotd a comienzos de los afios 1970, dandole la espalda
al antropocentrismo, y cuyo mayor exponente en aquellos afios fue probable-
mente el fildsofo australiano Peter Singer, tenia por ambicion demostrar que
las entidades naturales poseen una dignidad moral y son por si mismos valores
intrinsecos. Esta ética ambiental, con un enfoque bio-céntrico, reconocia un
querer-vivir (una infinidad de querer-vivir individuales) activo en la naturaleza
entera, y trasferia, a todo lo que es vivo, la dignidad moral que la ética kantiana
otorgaba exclusivamente a los seres libres. Se trataba, pues, de una ética del
respeto de la naturaleza cuyos principios fueron detallados por Paul Taylor» y
que podemos enumerar como siguientes: primero, todos los seres vivos poseen
un estatuto legal; segundo, no se puede tratar un valor intrinseco como un mero
medio. Tercero, cada entidad individual tiene derecho a la proteccion. La ética
del respeto de la naturaleza, como la que desarroll6 Singer, resulta ser una ética
claramente deontoldgica dado que evaltia las acciones morales segin que éstas
respetan o no unos principios morales, sin que en ningiin momento anticipe
las consecuencias. Es ese aspecto deontologico que, quizas, puede explicar el
éxito que ha tenido y sigue teniendo esta ética bio-céntrica del respeto de la
naturaleza. Ella implica una verdadera conversion moral: se trata de deshacerse
del egoismo de las concepciones morales tradicionales, antropocéntricas, para
descubrir el valor de todo lo que nos rodea. Pues ;con qué derecho nos reco-
nocemos a nosotros mismos, humanos, un valor superior a las otras especies?

8 Peter Singer, nacido en Melbourne en 1946 y profesor titular de la catedra de Etica en Princeton University,
esta considerado como uno de los fildsofos ambientalistas mas influyente de estos cincuenta ultimos afios
y una de las maximas autoridades mundiales en la reflexion ética contemporanea sobre los derechos de los
animales desde la publicacion en 1975 de su Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals
(New York: Random House, 1975).

9 Paul Taylor, Respect for Nature. A theory of environmental ethics (Princeton, New Jersey: Princeton Uni-
versity Press 1986), 78-79.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



146 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

3.2. El analisis de la crisis ecolégica de la razén segin Val Plumwood

Procediendo también de la tradicion analitica anglo-sajona en filosofia de
la logica y del conocimiento, e interlocutora privilegiada de Richard Sylvan, Val
Plumwood2» propuso una critica de aquella razon occidental que la académica
australiana diagnostico como enferma. Publicado en 2002, Environmental culture.
The ecological crisis of reason es el fruto de una larga y profunda reflexion de
mas de cuarenta afos de una vida dedicada al estudio, la comprension y defensa
del mundo natural. Segiin Plumwood, la deriva racionalista del pensamiento
occidental dio lugar a peligrosas manifestaciones de actitudes tecnocraticas
supremacistas, y de menosprecio medioambiental. Abundan desastres ecologi-
cos en campos de toma de decisiones tan variados como la economia, que ésta
resulte liberal o planificada, o en las politicas de ordenacion de los territorios
desde un nivel local hasta una escala mucho mas global y, a veces, transfron-
teriza. Esas desastrosas politicas, pilotadas desde el mundo occidental o bien
desde el mundo comunista, han conducido a una desforestacion descontrolada
y desinhibida de las selvas primarias como las de Borneo o de las cuencas del
Amazonas o condujeron a la desertificacion y casi desaparicion del mar de Aral.
Con su reflexion ética y medioambientalista, Plumwood ha pretendido abrir una
nueva era para pensar de nuevo la racionalidad, una racionalidad ya postmo-
derna. La filésofa se afan6 en desdibujar una imagen radicalmente nueva de la
manera segun la cual nuestra cultura habria de cambiar para volverse racional
desde el punto de vista ecologico.

Como punto de partida para llevar a cabo su deconstruccion de la razon
occidental expuesta en Environmental culture, The ecological crisis of reason,
Plumwood retoma, por una parte, la critica de la razoén ontoldgica moderna que
R. Sylvan ha ido desarrollando en la estela del magisterio de Meinong y, por
otra parte, se apropia, desde un enfoque feminista, la critica formulada por la
escuela de Frankfurt en los afios 1950, en particular la de Adorno y Horkheimer

20 Val Plumwood esta considerada como una figura intelectual pionera del ecofeminismo por su ensayo
fundacional titulado Feminism and the mastery of nature (London: Routledge, 1993). Compartié con
Sylvan, con quien estuvo casada durante mas de dos décadas, tanto la vida académica y la ensefianza
reglada, como un activismo ecologista precoz, especialmente a través de la defensa de las selvas y de
los ecosistemas humedos del norte del continente australiano. The fight for the forests, brillante ensayo
publicado por la pareja en 1974, ilustra el compromiso activo de ambos a favor de la conservacion y del
cuidado de estos ecosistemas.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 147

en su Dialéctica de la llustracion. Entre los analisis del pensamiento critico de
Adorno y Horkheimer, Plumwood est4 especialmente receptiva a las ideas segiin
las cuales tanto el progreso tecnocratico de nuestra sociedad industrial como la
superacion positivista del individuo en auténtico Dr. Frankenstein han llevado
no solamente a la alienacion del individuo moderno sino a su propia destruccion
en tanto al hecho de ser un agente racional. Para Plumwood, el pensamiento dua-
lista de Occidente, heredado de la Ilustracion, ha instaurado una discontinuidad
abismal entre el mundo humano y el mundo natural. Aquel pensamiento ha ido,
a lo largo de los siglos, instituyendo maestros supremacistas y justificando una
dominacion imperialista y patriarcal frente al cual el eco-feminismo resulta ser
una respuesta natural>. Por otra parte, Plumwood considera que nos hacemos
falsas ideas de nuestra propia identidad, empezando por un sentimiento ilusorio
de independencia con respecto al mundo natural y del sitio que ocupamos en
éste2. Reanuda aqui con la perspectiva ontologica de Sylvan seglin la cual un
ecosistema puede ser comprendido como una actitud cognitiva que subsiste
mas alla de las relaciones espacio-temporales de existencia. Atentisima a los
relatos de las cosmogonias de las naciones nativas de su continente y a sus re-
presentaciones de la imagen primera del mundo natural, la filésofa australiana
aboga por una ecosofia espiritualista que invita a celebrar las fuerzas donativas
que radican de la tierra madre y la circulacion de la vida en ésta, reconociendo
humildemente que se trata de un don inmaterial y cultural intangible, don que
recibimos en herencia de una comunidad de ancestros. Es en este sentido que se
puede incluso entender la muerte de cualquier ser vivo como una reintegracion
a una comunidad ecologica ancestral.

3.3. Hacia una ecologia integral

Ya desde finales de los afos 1970, y de forma reiterada durante la década
de los afios 1980, venidas de antropdlogos y ambientalistas del Sur global, se
unieron voces para ensanchar la comprension de la relacion ética que, desde
tiempos ancestrales, entretuvieron el hombre y el mundo natural. Estas voces se
aplicaron en integrar esta comprension fundacional a otros marcos culturales.
Inspiradas en parte por el estudio de los ecosistemas ofrecido por el historiador
ambientalista William Cronon en su Changes in the land: Indians, colonists and

21 Val Plumwood, Feminism and the mastery of Nature, (London: Routledge 1993), 3-4, 191.
22 Val Plumwood, “Human vulnerability and the experience of being prey”, Quadrant 29, n.3 (1995): 29-34.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



148 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

ecology of New England, mostraron que tanto la nocion de wilderness como
las ¢éticas que velaban a su proteccion procedian de una vision occidental de la
naturaleza», una vision meramente dualista, y que ésta no poseia equivalencias
en ontologias procedentes de otras tradiciones*. Con el peligro afiadido de que
aquella imposicion deodntica de las normas de la wilderness en otras partes
del mundo, desembocara a menudo en vaciar de sus habitantes y sociedades
naturales espacios sefialados, y transformarlos en cotos vedados, bajo control
cientifico y gubernamental, cuando no en parques destinados al goce estético de
los turistas occidentales en sus afanes de reanudar con esa experiencia espiritual
que procura la contemplacion de una naturaleza primitiva y virgen. Entre estas
voces innovadoras dentro de la ética ambiental, destaca la de Carlos Augusto
Angel Maya. A través del prisma de unos lentes con enfoque especial sobre lo
antropoldgico y lo natural al nivel de los ecosistemas locales, el gran ambien-
talista colombiano hilvand una reflexion humanista y holistica, que alcanza a
lo universal, a través de un dialogo en el que filosofia y ciencias de la natura-
leza, antropologia, politica y educacion ambiental se sumaban para lograr una
comprension, la mas integral posible, de los ecosistemas y la cultura. Quizas el
magisterio de Angel Maya encuentre ahi su aproximacion mas refinada, en el
Modelo ecosistema y cultura, que ofrecid como teoria aplicada al estudio de la
interface entre culturas locales y ecosistemas especificos conectados entre si. En
esta linea de reflexion, cabe sefialar la relevancia de un acontecimiento como el
de “Voces de la Amazonia” que, recientemente, el pasado 10 de junio del 2024, se
celebro6 a raiz de la labor llevada a cabo por la flamante Catedra Nazaria Ignacia

28 William Cronon, Changes in the land. Indians, colonists and ecology of New England. (New York: Hill &
Wang 1983), 27-53.

24 Cabe destacar que, a partir de los afios 1990 y claramente desde el nuevo milenio, las grandes ONG
ambientales (como Greenpeace, WWF o la Sea Shepherd de Paul Watson), cuyos objetivos de proteccion
del mundo natural eran originalmente inspirados de éticas ambientalistas anglosajonas forjadas a mediados
de los afios 1970, han ido incorporando en las praxis de su ecosofia las reflexiones procedentes de las
ontologias y culturas del Sur global.

25 Augusto Angel Maya (Manizales, 1932 — Cali, 2010), desarrollé una intensa actividad docente y dejé
una profunda huella intelectual en la universidad Javeriana de Bogota y en la Universidad Nacional de
Colombia. Fue un pionero de los estudios ambientales en América Latina, asi como de la educacion
ambiental en su pais. Fundador del Instituto de Estudios Ambientales (IDEA), y al origen de los Cuadernos
de epistemologia ambiental y de Pensamiento ambiental latinoamericano, publicaciones académicas de la
Universidad Nacional de Colombia, Angel Maya es autor de una obra exigente y de alta relevancia en los
campos de la epistemologia ambiental y de la antropologia. Entre sus numerosas aportaciones, destaca su
libro Hacia una sociedad ambiental (Bogota: El Labrador, 1990).

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 149

de la Universidad Catdlica Bolivianaz. Durante ese encuentro internacional, se
presentaron los diagndsticos ambientales y comunicativos sobre el estado de la
cuenca amazonica. El enfoque elegido apostaba por una comprometida 6ptica
de socializacion de los hallazgos y resultados de la investigacion.

El 4 de octubre de 2023, dia de San Francisco de Asis, el Papa Francisco
publico Laudate Deum, una exhortacion apostolica que completaba su segunda
carta enciclica, Laudato Si’, enciclica sobre el cuidado de la casa comun, fechada
en mayo de 2015, el mismo afio en el que se firmaron los acuerdos de Paris, los
de la COP21, acuerdo juridico universal sobre el clima. Revindicando la figura
inspiradora de san Francisco de Asis”, Francisco expone su defensa de una ecolo-
gia integral, presentandola como una invitacion urgente a un nuevo dialogo sobre
la manera con la que se esta construyendo el porvenir del planeta. Atentisimo a
los efectos devastadores del cambio climatico, a la perdida de la biodiversidad,
el deterioro de la calidad de la vida humana y la inequidad planetaria, el obispo
de Roma considera que la naturaleza profunda de un auténtico planteamiento
ecoldgico se convierte siempre en un planteamiento social, el cual ha de integrar
la justicia en sus discusiones para “escuchar tanto el clamor de la tierra como
el clamor de los pobres” (LS 49). En el capitulo tercero de la enciclica, Fran-
cisco ya reconocia la raiz humana de la crisis ecoldgica, apuntando los efectos
perversos de la globalizacion del paradigma tecnoldgico con sus técnicas de
dominacidn, de manipulacion y explotacion que han ido transformando a veces
el individuo posmoderno en un doctor Frankenstein. Frente a las actitudes de
soberbia tecnocratica y menosprecio ambiental sin limites, Francisco aboga por
la necesidad de una ecologia de la vida cotidiana, apostando por un estilo de
vida més sostenible, y alejado del consumismo compulsivo que caracteriza a la
humanidad posmoderna del mundo rico, asi como por la necesidad imperiosa
de una educacion ambiental en la que se incluyera la critica de los “mitos™ de

26 XI Foro Social Panamazénico (FOSPA XI-2024). “Voces de la Amazonia. Presentacién de diagnésticos
ambientales y comunicativos: Brasil, Ecuador y Colombia, socializacién de hallazgos y resultados” (Catedra
Nazaria Ignacia “Querida Amazonia”, Universidad Catolica Boliviana, 10 de junio de 2024).

27 En las primeras lineas de su enciclica, Francisco reconoce en San Francisco de Asis “el santo patrono de
todos los que estudian y trabajan en torno a la ecologia, amado también por muchos que no son cristianos.
[...] En él se advierte hasta qué punto son inseparables la preocupacion por la naturaleza, la justicia con
los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior” (LS 10). Francisco, Carta Enciclica Laudatio
Si’ (Roma: Editrice Vaticana, 2015). Resulta esclarecedor las conexiones intelectuales que se pueden tejer
entre el papa jesuita y el teérico y pedagogo colombiano Angel Maya.

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



150 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

la modernidad, fabulas basadas en la razon instrumental, y que el papa identi-
fica como el individualismo, la competencia, el consumismo desenfrenado y el
mercado sin reglas del capitalismo libertario. En definitiva, Francisco hace un
poderoso llamamiento a una urgente, sincera ¢ integral conversion ecologica.

Conclusiones de la tercera parte

Las éticas ambientales que se desarrollaron después de la comunicacion
de Richard Sylvan, como la de Peter Singer, se caracterizaban por el anhelo
en superar los limites de la filosofia moral tradicional e incluir todo el mundo
natural, es decir la comunidad bidtica en su integralidad, a la que se agre-
gaba una humanidad posmoderna y acdsmica, la “del ultimo hombre”. La
elaboracion de muchas de estas nuevas éticas se fundamentaba pues en una
revision ontoldgica de la distincion rigida, heredada de Kant, entre el valor
intrinseco y el valor instrumental. Por otra parte, éticas del mundo natural,
como las teorizadas por Val Plumwood o por Augusto Angel Maya, ensan-
charon sus respectivos enfoques, tomando en consideracion la naturaleza y la
plasticidad de otras ontologias, distintas de las que procedian de la metafisica
occidental. Gracias a una comprension holistica de la historia, del futuro de
un biotopo y de las generaciones pasadas y futuras que han vivido o viviran
en éste, conectadas a la tierra por la especificidad de sus ecosistemas y los
valores cognitivos, estéticos y educativos heredados de sus comunidades de
ancestros, se ha llegado a entender el mundo natural de forma mas global e
interconectada. La actual urgencia climatica, con sus palpables y dramaticos
fenomenos de huida migratoria, la perdida de la biodiversidad y la vertiginosa
acentuacion del saqueo de los recursos del planeta desde el auge del nuevo
milenio, han inspirado textos claves del humanismo de los tiempos presentes,
como la segunda enciclica del Papa Francisco y su exhortacion apostolica, en
los que se insta a una sincera conversion ecologica para proteger al conjunto
de la comunidad bidtica y especialmente a sus representantes mas vulnerables
y desprotegidos.

Conclusion final

El debate contemporaneo que anima los desarrollos de la ética ambiental
no solo refleja la vitalidad, sino también la capacidad critica y plastica de nues-
tra manera de aproximarnos a la relacion entre el mundo natural y la cultura.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 151

Si bien es verdad que una de las lecciones que se puede sacar de la reflexion
filosofica de Richard Sylvan es que la naturaleza no es reductible a la cultura,
y atin menos a una cultura dominante o imperialista, heredada de la metafisica
moderna occidental, las éticas ambientales que incorporan las reflexiones del
filosofo neozelandés han de ser valoradas como tantas invitaciones a explorar
nuestra propia condicién humana, y a conocer mejor a los que la comparten
con nosotros y velar por su bienestar. Aceptar el aforismo de Wittgenstein, que
podemos leer en sus Investigaciones filosoficas, y que sentencia que “si el ledn
pudiera hablar no lo podriamos entender”, no nos impide maravillarnos ante la
presencia del leon y ser desinteresadamente respetuoso con su forma de vida 'y
dignidad moral. No existe ninguna incompatibilidad de principio entre el hecho
de dar valor a lo humano y el hecho de valorar al no humano. Dar valor a la
condicion humana nos impide restarle valor a todos los querer-vivir no humanos,
y parece ser que, tal como nos induce a pensarlo Sylvan en su comunicacion
de Varna, reconocer y otorgarle este valor al conjunto de la comunidad bidtica
esté inscrito en lo mas profundo de la naturaleza humana.

Bibliografia

Angel Maya, Augusto. Hacia una sociedad ambiental. Bogota: El Labrador y
Fundacion MAYDA (Fundacion Medio Ambiente y Desarrollo Alternativo),
1990.

Casadests Bordoy, Francesc. La fascinacion filosofica por la naturaleza (physis)
y el cosmos. Madrid: Fundacion Pastor de Estudios Clasicos, 2023.

Cronon, William. Changes in the land. Indians, colonists and ecology of New
England. New York: Hill & Wang, 1983.

De Lubac, Henri. Le drame de I’humanisme athée. Paris: Aubier-Montaigne,
1944.

Francisco. Carta Enciclica Laudatio Si’. Roma: Editrice Vaticana, 2015.

28 Este famoso aforismo de Ludwig Wittgenstein esta entre los mas discutidos por los filésofos de la mente
(Philosophical investigations [Oxford: Blackwell, 1953], Il, 190). Con respecto a las especulaciones
metafisicas sobre una irreductibilidad de la conciencia y las otras mentes, podemos conectarlo con la
reflexion que desarrollé Thomas Nagel, un cuarto de siglo después, en “What is it like to be a bat?”, The
Philosophical Review 83/4 (1974): 435-450, un texto clasico, también contemporaneo de “Is there a need
for a new, an environmental, ethic?”

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



152 Las ideas filosficas de Richard Sylvan

Gagnon, Philippe. “L’ancrage cosmique de la personne dans la pensée de A.
N. Whitehead”, Connaitre: Cahiers de [’Association Foi et Culture
Scientifiqgue 60 (2023): 52-68.

Hyde, Dominic. Eco-logical lives. The philosophical lives of Richard Routley/
Sylvan and Val Routley/Plumwood. Cambridge: White Horse Press, 2014.

Hyde, Dominic. “Richard (Routley) Sylvan. Writings on logic and metaphysics”,
History and Philosophy of Logic 22 (2001): 181-205.
Lewis, David K. “Noneism or allism”. Mind 99, n. 393 (1990): 23-31.

Naess, Arne. “The shallow and the deep, long-range ecology movement. A
summary”, Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy 16, n.
1-4 (1973): 95-100.

Nagel, Thomas. “What is it like to be a bat?”. Philosophical Review 83
(1974): 435-450.

Plumwood, Val. Environmental culture. The ecological crisis of reason. London:
Routledge, 2002.

Plumwood, Val. “Human vulnerability and the experience of being prey”. Quadrant
29, 1n. 3 (1995): 29-34.

Plumwood, Val. Feminism and the mastery of nature. London: Routledge, 1993.

Pommier, Eric. “La politique éco-délibérative d’Arne Ness”, Cités 99, n.3
(2024): 165 -171.

Priest, Graham y Dominic Hyde. Sociative logics and their applications: essays
on the late Richard Sylvan. London: Routledge, 2003.

Routley, Richard. Exploring Meinong s jungle and beyond. Atascadero, CA.:
Ridgeview Publishing Co., 1982.

Routley, Richard. “Is there a need for a new, an environmental, ethic?” Proceed-
ings of the XVth World Congress of Philosophy, 17! to 22nd September,
1973, Varna, Bulgaria: 205-210.

Routley, Richard y Val Morell. The fight for the forests. Canberra: Australian
National University Press, 1973.

Schrodinger, Erwin. La naturaleza y los griegos. Barcelona: Tusquets, 1997.

Singer, Peter A. Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals.
New York: Random House, 1975.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 133-153



Sylvain Le Gall 155

Singer, Peter A. “All animals are equal”, Philosophical Exchange 1,n.5 (1974):
103-116.

Taylor, Paul. Respect for nature. A theory of environmental ethics. Princeton,
New Jersey: Princeton University Press, 1986.

Vattimo, Gianni, Moénica Giardina y Ricardo Pobierzim. Heidegger y la cuestion
ecologica. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2018.

Wittgenstein, Ludwig. Philosophical investigations. Oxford: Blackwell, 1953.

Articulo presentado en 07.03.2025 y aprobado en 06.05.2025.

Sylvain Le Gall es doctor en Lingiiistica por la Université de Bretagne Occidentale,
Francia. Profesor de la Educacion Nacional francesa, es también profesor asociado
en la Université Catholique de 1’Ouest en donde imparte clases de lingiiistica
para las carreras de Licenciatura de Ciencias de la Educacion y Magisterio
(UCO-Bretagne Nord, Brest). Sus principales areas de investigacion son el
analisis sintactico, los desarrollos y la historia de la lingiiistica computacional,
la semantica formal. Es autor de una quincena de articulos publicados en revistas
académicas e internacionales de Universidades, en varios paises de Europa y
de América.

E-mail: Sylvain.Le-Gall2@ac-rennes.fr; ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
5657-0092

yachay Ao 42, n° 82,2025, p. 133-153



