
yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

133

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0 
INTERNATIONAL – (CC BY-NC 4.0) BY NC

cc

DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582181

Una contextualización de las ideas filosóficas de Richard 
Sylvan en la historia de los desarrollos de la ética ambiental

A contextualization of Richard Sylvan’s philosophical ideas in the 
history of developments in environmental ethics

Sylvain Le Gall1

Resumen

La comunicación dictada por Richard Routley (luego Sylvan)2 en septiembre de 1973: 
“Is there a need for a new, an environmental, ethic?” sirve de eje central al presente 
artículo. El objetivo de éste es brindar una presentación esclarecedora de los sustratos 
filosóficos que nutren la reflexión de Richard Sylvan para pensar la ecología. La primera 
parte del artículo ofrece una mirada retrospectiva sobre la relación entre el hombre y 
la naturaleza que permita contextualizar los orígenes del pensamiento de Sylvan. A 
continuación, la segunda parte se centra en la metafísica que sostiene el proyecto del 
filósofo para comprender mejor el desarrollo de su ética aplicada a la ecología. La 
tercera parte repasa el impacto que han tenido, y siguen teniendo, las ideas de Sylvan 
sobre la ética ambiental del siglo XXI, conectándolas con corrientes actuales de la 
reflexión ecológica. 

1	 Ministère de l’Éducation Nationale, de l’Enseignement Supérieur et de la Recherche / Université Catholique 
de l’Ouest, Brest, France.

2	 En 1983 Richard Routley cambió su apellido por Sylvan (“del bosque”).



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan134

Palabras clave 

Richard Sylvan – ética ambiental – metafísica – semántica modal – pensamiento ecológico

Abstract 

The communication presented by Richard Routley (later Sylvan) in September 1973: “Is 
there a need for a new, an environmental, ethic?” serves as a central axis for this paper, 
which aims to provide a clarifying presentation of the underlying philosophical layers 
that nourish Richard Sylvan’s reflection on thinking about ecology. The first part of the 
article offers a retrospective look at the relationship between humankind and nature, 
which allows us to contextualize the origins of Sylvan’s environmental thinking. The 
second part then focuses on the metaphysics that underlies the philosopher’s project in 
order to better understand the development of his ethics applied to ecology. The third 
part reviews the ongoing impact of Sylvan’s ideas on 21st century environmental ethics, 
connecting them with current trends in ecological thinking.

Keywords

Richard Sylvan – environmental ethics – metaphysics – modal semantics – ecological 
thinking

Introducción

En una época de aspiraciones tecnológicas y de actitud tecnocrática cada 
vez más afirmada hacia la naturaleza, el filósofo neozelandés Richard Sylvan3 
señaló, hace ya un poco más de medio siglo, el hecho de que el hombre no se 
puede permitir el lujo de renunciar a su relación ética con el mundo natural. Esto 
es lo que Sylvan expuso en su famosa comunicación de 1973, en un congreso 

3	 Richard Sylvan (nacido Richard Routley en Levin, Isla del Norte, Nueva Zelanda, en 1935) no solo fue un 
teórico de la ética medioambiental sino también una persona activamente comprometida con la conser-
vación y la defensa de la naturaleza. El Profesor Dominic Hyde, de la Universidad de Queensland, ha 
dedicado al filósofo una biografía remarcable en la que pone de manifiesto estas dos facetas de la perso-
nalidad de Sylvan, la de un intelectual de primer plano y la de un atentísimo defensor del mundo natural 
que le rodeaba (Dominic Hyde, Eco-logical lives. The philosophical lives of Richard Routley/Sylvan and Val 
Routley/Plumwood, [Cambridge: White Horse Press 2014], 2-6). Falleció en Bali en 1996. A comienzos de 
la década de los años 1980, había elegido el apellido “Sylvan”, mientras su ex-esposa, Val Morell, activista 
australiana y teórica del eco-feminismo, profesora de la Universidad de Tasmania, eligió el de “Plumwood”. 
Existen varios textos de la pareja, y de ambos autores por separados, que muestran su preocupación en 
este ámbito. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 135

internacional de filosofía celebrado en una ciudad costera del mar Negro, en 
Varna, Bulgaria4. El título de la comunicación era: “¿Necesitamos una nueva 
ética?, ¿una ética ambiental?”. A través de su experiencia de pensamiento, 
paradójico desde un punto de vista moral antropocéntrico, llamada “del último 
hombre”, el filósofo trató de demostrar que, si bien la naturaleza posee un valor 
propio, no instrumental, independiente de los intereses propiamente humanos, 
sin embargo, el hombre y la sociedad tienen deberes morales con respecto a esta 
última5. En este artículo proponemos una presentación, que creemos esclarece-
dora, de los sustratos filosóficos que nutren la reflexión del lógico neozelandés 
para pensar la ecología. Para ello, empezaremos primero ofreciendo una mirada 
retrospectiva sobre la relación entre el hombre y la naturaleza, permitiéndonos 
contextualizar los orígenes del pensamiento medioambiental del filósofo de 
Canberra. En un segundo tiempo, nos centraremos en la metafísica que sostiene 
el proyecto del filósofo para comprender mejor el desarrollo de su ética apli-
cada a la ecología. Terminaremos poniendo de manifiesto el impacto que han 
tenido, y siguen teniendo, las ideas de Sylvan sobre la ética ambiental del siglo 
XXI, conectándolas con las actuales corrientes de la reflexión ecológica y sus 
respectivas aproximaciones societales, que reivindican el legado del filósofo. 

1. �Una mirada filosófica retrospectiva sobre la relación entre el hombre y 
la naturaleza

1.1.  La relación primera del hombre con la naturaleza

Entre las transformaciones que afectan a la evolución de la humanidad en 
los grandes períodos de la historia, está aquella que concierne a la relación que 
el hombre mantiene, en calidad de espíritu encarnado, con la naturaleza, o sea, 
dicho de otro modo, la de su relación soberana con el mundo que le rodea. La 
imagen primera del mundo, caracterizada por una relación animista y totemista 
del hombre con la naturaleza, fue sustancialmente sobrepasada al nacer la 
filosofía. Esta primera relación ha sido transmitida por la relación filosófica a 

4	 Por aquel entonces, el filósofo desarrollaba su labor académica en la Universidad de Canberra, Australia, 
y era principalmente conocido como un lógico cuyas aportaciones e investigaciones más destacadas 
abarcaban el campo de la lógica paraconsistente y el estudio semántico de las contradicciones en los 
sistemas formales. 

5	 Agradezco a la Dra. Ana Isabel Pliego Ramos, de la Universidad Panamericana, por sus reflexiones y 
comentarios informales sobre la elaboración y el alcance crítico de la ética ambiental de R. Sylvan. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan136

partir del momento en el que el cosmos, el orden ejemplar de leyes inmutables 
realizado en el Universo, se ha revelado al pensamiento espiritual que despierta. 
Más o menos tácitamente, los investigadores que han estudiado la historia del 
pensamiento occidental coinciden en reconocer en el espíritu contemplativo 
helénico, iniciado por la gnoseología babilónica, la actitud fundamental del 
hombre que consiste en la acción de copia, actitud reproductora, de lo que ha 
experimentado la sabiduría contemplativa6.

Esta actitud se encuentra ejemplificada en la perspectiva platónica, recogida 
por la escuela alejandrina y por San Agustín, e incorporada al pensamiento de 
la Alta Edad Media. La transición de la cosmosofía a la teosofía es inmediata, 
y por tanto más fácil que las partes más altas y las más nobles del cosmos, tanto 
en las visiones del mundo según las grandes civilizaciones politeístas como en la 
visión cristiana del universo, sean ya pensadas como pertenecientes al dominio 
divino, al Reino de Dios. Como buen ejemplo de esta disposición contemplativa 
del hombre admirando un mundo impregnado de divinidad, podemos referirnos 
a la primera parte del discurso de San Pablo en el Areópago (Hch 17,22-28), 
texto cuya inspiración helenizante refleja aquel espíritu sapiencial y contem-
plativo de los Antiguos. Seguiremos encontrando este entusiasmo cósmico 
como disposición del hombre que contempla el mundo llena de la presencia 
divina, desde Platón hasta la época del romanticismo panteísta de Ralph Waldo 
Emerson y Ernst Haeckl.

1.2. La revolución antropológica

Pero por el dominio cada vez mayor de las artes y las ciencias, por la 
domesticación progresiva de la naturaleza, la antigua actitud espiritual y 
contemplativa se vio reprimida, combatida y finalmente enterrada. Las tentativas 
para introducir la nueva ciencia experimental y la nueva física matemática en 
la antigua imagen del mundo –por sabios como Ramón Llull, Nicolás de Cuse, 
Copérnico o los florentinos– dieron origen al fenómeno paralelo del humanismo, 
paso a un individualismo del hombre libre y al descubrimiento del mundo como 
un macrocosmos natural donde el microcosmos, el hombre, se desplaza en el 
centro y da la medida de la naturaleza. Más que un punto de inflexión en la 
6	 Erwin Schrödinger, La naturaleza y los griegos (Barcelona: Tusquets, 1997), 13-21; Francesc Casadesús 

Bordoy, La fascinación filosófica por la naturaleza (physis) y el cosmos (Madrid: Fundación Pastor de 
Estudios Clásicos, 2023), https://fundacionpastor.es/cursos/fascinacion-filosofica-physis-y-kosmos/.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 137

historia de las mentalidades, el Renacimiento opera una auténtica revolución 
de los valores, ya que transforma radicalmente la relación del hombre con la 
naturaleza, y establece ahora una base antropológica centrada en las diferentes 
tipologías de las visiones del mundo que se derivan. Esto es lo que nos permite 
comprender por qué la teología natural, en el sentido de Feuerbach, siempre había 
sido una idolatría; es decir, una divinización de la razón humana por sí misma. 
Si el cambio de valores en un sistema materialista y evolutivo de la naturaleza 
y de la historia que aspira a la llegada del individuo libre se ha producido con 
Feuerbach, se encontraba ya en germen en su maestro Hegel, como bien apuntó 
Henri de Lubac en Le Drame de l’humanisme athée, hondísima obra publicada 
en 1944, y que el teólogo jesuita maduró durante los años de tinieblas de la 
ocupación nazi7. 

A partir de la era positivista, impulsadas por la revolución industrial, las 
ciencias modernas de la naturaleza no sólo han tomado en cuenta la naturaleza 
que se ha mantenido inculta, sino que han comprendido toda la evolución de 
las especies, en la historia natural, como un impulso hacia el hombre. En la 
óptica de la historia de la ciencia desarrollada por Spengler, el hombre adquiere 
fuerzas demiúrgicas que le permiten arreglar el mundo según sus planes y 
cálculos, imprimirle el rostro que, como maestro, espera. Aquel hombre dotado 
de unas fuerzas demiúrgicas puede convertirse rápidamente en una especie de 
Prometeo moderno, un auténtico Frankenstein. Pues arrastrado por una ambición 
desmesurada, y una fascinación morbosa por llegar a conocer los poderes que le 
ofrece la ciencia, el hombre está dispuesto a domesticar y manipular hasta sus 
últimas consecuencias la naturaleza. Ésta no sólo se encuentra esclavizada a los 
fines del hombre, sino que también se ve despojada de su misterio. Cuando la 
técnica del hombre de hoy reserva y concede un pedazo de naturaleza salvaje una 
“reserva natural”, crea un “parque nacional”, es un favor de su parte y un detalle 
de su plan de racionalización. Así es cómo hoy, desde hace menos de un siglo, 
como nunca en la historia de la humanidad, y a una velocidad vertiginosa, el 
santuario es profanado: en el lugar del antiguo respeto, parece haberse instalado 
un cinismo de una amplitud nunca vista.

7	 Henri de Lubac, Le drame de l’humanisme athée, (Paris: Aubier-Montaigne, 1944), 33-39. El capítulo 2 de 
este libro corresponde al artículo “Feuerbach est l’illusion religieuse” publicado por De Lubac originalmente 
en la revista Cité Nouvelle 30 (1942): 737 -756.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan138

1.3. Los orígenes de la ética ambiental de R. Sylvan

Es contra este frío racionalismo técnico del hombre demiúrgico, que pone 
su mano sobre todos los dominios de la naturaleza, orgánica e inorgánica, 
incluyendo la esfera natural del hombre, y como respuesta positiva a una ética 
de la resignación, que el filósofo neozelandés emprendió su reflexión ética 
atenta a los desarrollos de una ecología profunda8. Para Sylvan el hombre ya se 
experimenta como un “límite” entre el mundo y lo que está más allá del mundo, 
como alguien que no puede llegar a ser totalmente familiar en el cosmos, y que 
una nostalgia empuja hacia una vuelta hacia lo absoluto. La evasión del hombre 
fuera del marco cósmico, transformación de sus relaciones con la naturaleza, ya 
no se experimenta como el todo protector en el que el hombre es “una parte”, 
sino como el punto de partida del cual se ha elevado en tanto que ser vivo y 
que él sobrepasa como espíritu. Para lograr esta evasión, el hombre moderno 
ha empleado siglos. Lapso de tiempo relativamente corto, comparado con los 
siglos que ha pasado escondido en el todo de la naturaleza como una parte y 
una chispa de esta naturaleza, o todo lo más como su imagen. Por otro lado, la 
reacción propuesta por Kierkegaard, la huida hacia el individuo, único tipo en 
el que podría encontrarse todavía la auténtica opción religiosa de la relación con 
la naturaleza, ya está superada porque el individuo, en el sentido moderno, no 
existe hoy más que como responsable con los otros para el Todo de la existencia. 
Ya no existe para el individuo una responsabilidad sin comunidad. Y esta última 
aseveración, este antikierkegaardismo es una de las grandes lecciones que se 
puede extraer de la filosofía de la naturaleza de Arne Næss9. Esta lectura del 

8	 Un hecho que no resultó casual en la historia de la ética ambiental fue las publicaciones casi simultáneas, 
en el mismo año 1973, de la comunicación que Sylvan dictó en Bulgaria, del artículo fundacional de Arne 
Næss, publicado en Inquiry, que introducía el término de “Deep ecology” y de otro de gran repercusión, 
firmado por Peter Singer cuyo título sugestivo era: “All animals are equal”, un texto de suma relevancia con 
respecto a la cuestión de la superación de los límites de la filosofía moral tradicional, mediante la inclusión 
de la comunidad biótica en su integralidad.

9	 La constatación de Næss no es nueva, y en la historia moderna de la filosofía se notará que el idealismo 
panteísta alemán de Haeckl ya había intentado conservar todo esto proponiendo una filosofía total de la 
naturaleza y del espíritu, a través de una lectura penetrante de Alexandre von Humboldt. Así se puede in-
cluso leer la filosofía de la naturaleza de von Humboldt como un intento de conciliación anterior al de Næss. 
Muy recientemente, Eric Pommier ha analizado el carácter esencial del papel de la mediación deliberativa 
dentro de la aproximación política y societal de Næss (“La politique éco-délibérative d’Arne Næss”, Cités 
99 (3), 2024, 165 -171). Interroga su relación con la violencia y su uso. Si Næss se opone a la violencia 
directa, conserva sin embargo el objetivo de encontrar una solución a la violencia estructural contra la na-
turaleza. El desarrollo de una “ecosofía”, para autores como Eric Pommier o Luca Varela, no excluye poner 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 139

pensamiento del activista noruego, y la filosofía que ésta encierra, resultan 
esenciales para entender mejor el desarrollo de la propia reflexión ambiental 
de Richard Sylvan. 

En la ganancia de la domesticación de la naturaleza, el hombre de hoy 
siente una pérdida. El hombre, porque se convierte cada vez más en espíritu 
desencarnado, pierde todo el mundo de los instintos de la animalidad, por los 
cuales la vida infrahumana entra en inteligencia consigo misma y con el mundo 
circundante. La sustitución del chamán, del hombre-medicina, por el filósofo, 
que es ante todo un sabio contemplativo, es decir, alguien que se separa y se pone 
frente a la naturaleza, equivalía ya a un déficit. Ahora bien, la paradoja sobre 
la que Sylvan llama nuestra atención en su famosa comunicación de 1973, en 
aquella localidad costera del Mar Negro10, es que, así desacralizada, la naturaleza 
ya no es capaz de hablar de otra cosa que del hombre que la ha marcado con el 
signo de su soberanía. Podría parecer, pues, que no queda en medio del mundo 
más que un hombre sin mundo, acósmico, sólo con su libertad.

Conclusiones de la primera parte

Las categorías antropológicas del distanciamiento y del regreso, el 
movimiento dialéctico entre el cuerpo y el espíritu para entender el ser humano, y 
la superación positivista del individuo considerado hasta entonces como espíritu 
encarnado, no solamente transformaron la concepción que tenía el hombre de 
sí mismo desde su más profundo fuero interno sino también su relación con 
el cosmos y con la naturaleza en su conjunto. Por una parte, las sucesivas 
revoluciones de racionalización técnica del cosmos por las ciencias modernas 
afectaron al individuo, insuflándole fuerzas demiúrgicas, con el peligro de 
transformarlo en un auténtico doctor Frankenstein. Por otra parte, desplazaron a 
la vez su posición con respecto al universo, operando un giro epistemológico del 
mundo antiguo hacia una nueva era que algunos intelectuales contemporáneos, 
hoy en día, califican de postmoderna. Aquella transformación de la situación 

el acento sobre la eficacia de la acción, razón por la cual, en el caso de Næss, resultaba pertinente entablar 
un diálogo con la tradición pragmatista. 

10	 “El experimento del último hombre”(“The last man example”) es la experiencia de pensamiento que propuso 
y desarrolló Sylvan en “Is there a need for a new, an environmental, ethic?”, su comunicación de 1973 dicta-
da en Varna, Bulgaria, en el marco del décimo quinto congreso mundial de Filosofía. Existe una traducción 
al francés del texto por Hicham-Stéphane Afeissa en el libro publicado en Presses Universitaires de France: 
Aux origines de l’éthique environnementale. Le dernier homme (PUF, Paris, 2019).



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan140

del hombre en el cosmos ha ido fragmentando los moldes del entendimiento 
clásico de la Nnturaleza, heredados de la sabiduría contemplativa helenística y 
del pensamiento ordenado de la suma filosófica judeo-cristiana, haciendo estallar 
en pedazos el espejo en el que el hombre se contemplaba como amo cuidadoso 
de una naturaleza que había de domesticar y hacer sostenible11. Este individuo 
de la era posmoderna, al que se refiere Sylvan en su comunicación de Varna, 
último dueño acósmico de la naturaleza, sólo es capaz de observar reflejada en 
el saqueo de ésta su propia deshumanización. 

2.  La metafísica de Richard Sylvan, zócalo de su ética ambiental

2.1. Una crítica de la metafísica tradicional occidental

Existe una metafísica de Richard Sylvan. Se sabe que, para sus intérpretes 
autorizados, Graham Priest y Dominic Hyde, la metafísica del filósofo neozelandés 
es la primera en relación a su filosofía de la lógica y a su ontología12 que se basan 
en opciones metafísicas13. El enfoque de Sylvan consistió en invertir en parte 
la metafísica tradicional. Según el filósofo de Canberra, esta última toma como 
punto de partida las coordenadas deícticas de lo real, el actual, y piensa lo no 
existente como una privación. La metafísica occidental sufre de ser construida 
sobre un privilegio injustificado de los actualia y de haber excluido los possibilia.  
Esta negligencia ontológica en la metafísica occidental, de no tomar en cuenta lo 
inactual y lo posible, es juzgada molesta por el filósofo porque el razonamiento 
modal más modesto parece implicar una transitividad de la accesibilidad. En 
este sentido, las modalidades son simplemente las propiedades de possibilia, 
entendidos como objetos ideales.

Sylvan se opuso a la reducción y a la estrategia de eliminación de los non 
entia (objetos mitológicos, objetos contradictorios), estrategia de eliminación 
de los términos no referentes que caracterizaba la corriente dominante de la 

11	 Gianni Vattimo, Mónica Giardina y Ricardo Pobierzim, Heidegger y la cuestión ecológica, (Buenos Aires: 
Prometeo Libros, 2018), 97-111.

12	 Dominic Hyde, “Richard (Routley) Sylvan. Writings on logic and metaphysics”, History and philosophy of 
logic 22 (2001): 181-205.

13	 Para quienes desean profundizar estos temas y su evolución en la filosofía última de Sylvan, especialmente 
a partir de 1982, dirigimos el lector a la obra: Dominic Hyde y Graham Priest, Sociative logics and their 
applications. Essays on the late Richard Sylvan (Routledge: London, 2003).



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 141

semántica basada en la teoría de conjuntos heredada de Russell14 y que fue 
extendida por Quine en su criterio del compromiso fisicalista con los concreta 
y la variable individual. La semántica extensional de Russell-Quine rechaza en 
efecto la posibilidad de una existencia no espacio-temporal, mientras que nuestro 
filósofo acepta esta última, en la línea del análisis de Meinong de la cual era un 
simpatizante, como una subsistencia. El filósofo neozelandés, quien ha corregido 
la interpretación de la ontología meinongiana mal entendida por el nominalismo 
contemporáneo como relevante de una hiper tolerancia metafísica, sostiene que 
los objetos del mundo no son necesariamente referencias de nombres. Para 
resolver la dificultad que plantea el estatus de los objetos no-existentes hemos 
entonces de defender una tesis aparentemente paradójica. Según ésta, el objeto 
estaría más allá del ser y del no-ser, sería externo al hecho de ser, ausserveiend, 
sea o no sea, es un objeto. 

2.2. Las actitudes cognitivas y la arbitrariedad del concepto de hecho

Según Richard Sylvan, una de las grandes aportaciones de la filosofía 
empírica de Brentano fue entender que la ontología necesitaba de una base psi-
cológica, de una teoría del juicio, a partir de la cual podríamos enfocar mejor la 
realidad del objeto. Para Sylvan, Meinong, quien propuso una lectura original 
de Brentano, tuvo el mérito de elaborar su teoría de los objetos tomando como 
punto de partida las asunciones (Annahem) de existencia relativas a los actos 
mentales. Pues los objetos del mundo son también “actitudes cognitivas”, ob-
jetos de pensamiento. En la perspectiva defendida por el profesor de Canberra, 
los objetos de pensamiento subsisten. El concepto de subsistencia (Bestand) no 
solamente se aplica a los objetos abstractos sino también a las relaciones entre 
hechos. Desde este enfoque, un objeto de pensamiento que subsiste, como blanco 
o meta del juicio, puede ser llamado “hecho” o “estado de hecho”.

14	 Notable excepción dentro de esta corriente conjuntista, es la labor semántica que llevó a cabo Richard 
Montague en el desarrollo de su gramática formal. Así con respecto a la cuestión de la extensión de los 
conjuntos de propiedades nulas de los objetos no existentes, como los unicornios, el lógico californiano 
distingue entre el conjunto de las propiedades del unicornio, a partir de una propiedad de rango superior, 
la de ser las propiedades de un unicornio, y el conjunto de las propiedades que tienen como propiedades 
de ser las propiedades de otra ficción. Discutir de si se puede alistar la ontología de Sylvan a una cualquier 
manifestación de ficcionalismo se aleja de los objetivos fijados en este artículo. Podemos observar no 
obstante el hecho de que para el propio Sylvan, como para el filósofo Hans Vahinger, quien desarrolló una 
teoría muy elaborada de las ficciones desde una perspectiva evolucionista, los non entia desempeñan un 
papel heurístico que no resulta baladí en el proceso de conocimiento de un sistema evolutivo.  



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan142

Ahí donde los hechos aislados, despojados de su contexto de ocurrencia, 
acababan por estar colocados los unos tras los otros, de manera contigua y artificial 
(como sumas disyuntivas de elementos complementarios unos de otros, enlazados 
por una línea causal, y encapsulados en los intervalos de una métrica), en un 
espacio lógico, tal como eso ocurría en aquellas lógicas temporales heredadas 
del positivismo lógico de Carnap y Wiener, el filósofo de Canberra ofreció una 
revisión ontológica del concepto de hecho, insistiendo en la idea según la cual 
un hecho en sí mismo no es nada sino una construcción que procede de un corte 
arbitrario que realizamos en la corteza de la masa constituyente del mundo en el 
que se actualiza. Es por eso que, para él, los eventos posibles o contrafácticos 
resultan tan necesarios a la hora de describir de la manera más completa posible 
nuestros actos mentales y las asunciones de existencia que éstos encierran. Aquí 
podemos hacer un paralelismo entre la metafísica de Sylvan y la desarrollada 
por Whitehead15. Ambos elaboraron una filosofía de la naturaleza, en cada una 
de las cuales existe un claro empeño de rehabilitar esta capacidad humana que 
consiste en sacarnos de nuestro ensimismamiento, de esas paréntesis internalistas 
abiertas por el cartesianismo, para volver a colocar el sujeto conocedor dentro de 
su universo conocido pero como parte de éste y parte junto con, y ya no como 
parte por encima, o sea desde aquella posición dominante de un sujeto que se 
asomara desde arriba para contemplar la naturaleza. 

2.3. Un marco modal para la ética ambiental

El hecho de que el modo de ser de un objeto sea independiente de su ser, es 
un principio ontológico llamado “principio de independencia”. Este principio 
permite predecir, correctamente, según Sylvan, que un objeto posible o contra-
dictorio es un objeto, porque sus propiedades extra nucleares son independientes 
de su ser-objeto. Éstas permiten una cuantificación liberada del criterio de com-
promiso ontológico con los concretas, criterio fisicalista que solamente admite 

15	 Philippe Gagnon acaba de dedicar dos importantes estudios a la filosofía de la naturaleza de Alfred North 
Whitehead y a su metafísica, centrándose especialmente en la época en la que Whitehead enseñaba la 
física matemática en Londres. Su práctica de la matemática de la física, inspiró al filósofo británico una 
reflexión en la cual la relación persona-naturaleza-divinidad es central para aproximarse a su metafísica. 
Gagnon indaga en esta fructífera relación en su artículo de 2023: Philippe Gagnon, “L’ancrage cosmique 
de la personne dans la pensée de A. N. Whitehead”, Connaître: Cahiers de l’Association Foi et Culture 
Scientifique, 60, (2023), 52-68.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 143

la existencia espacio-temporal16. Las propiedades nucleares forman el núcleo 
de las propiedades poseídas por el objeto. Las propiedades extra nucleares son, 
de hecho, propiedades de segundo orden que denotan propiedades nucleares; 
para ser más exacto, son propiedades cuyo alcance abarca el conjunto de tales 
propiedades nucleares de un objeto. Como ejemplo de propiedad extra nuclear 
de un objeto, podemos dar: “completo”, “incompleto”, “posible”, “contradic-
torio”, “borroso”, “intermitente” o “subsistente”. En el punto anterior, vimos 
la importancia que otorgaba Sylvan a los objetos de pensamiento. Son unos 
objetos de segundo orden porque subsisten. 

Por tanto, éste es el punto de arranque ontológico de la elaboración de la 
ética ambiental de Sylvan. El filósofo toma las asunciones de existencia relativas 
a los actos mentales como punto de partida de su ética. No obstante, Sylvan 
sigue fiel al significado que daban los primeros lógicos de tendencia semán-
tica, como De Morgan o Venn, a un universo de discurso entendido como un 
dominio denotando ciertas cosas en un contexto determinado. En un “universo 
de discurso” particular como es la ecología, definida desde un punto de vista 
semántico como un dominio propio, podemos localizar e interpretar objetos de 
rango superior. Los ecosistemas, por ejemplo, pueden ser comprendidos como 
actitudes cognitivas que subsisten más allá de las relaciones espacio temporales 
de existencia. Junto a la admisión de los possibilia, podemos interpretar esos 
objetos como siendo posibles estados de hecho, incompletos, intermitentes o 
borrosos, e incluso a veces, contradictorios. Son objetos sobre los cuales estamos 
autorizados a cuantificar en contextos modales. No obstante, en la semántica 
de Sylvan, no se cuantifica sobre mundos posibles, como sí es el caso en los 
modelos de Kripke o en los de Stalnacker, sino sobre objetos17. En la semántica 
modal del filósofo neozelandés, los dominios de cuantificación se ven extendidos 
exclusivamente a los objetos. 

16	 Richard Routley, Exploring Meinong’s jungle and beyond (Atascadero CA: Ridgeview Publishing Co. 1982), 
494-495.

17	 En este sentido, el reismo (“noneism”) de Sylvan, quien distingue la existencia de la cuantificación, se opo-
ne al modalismo extremo de David K. Lewis (“allism”). El lector interesado podrá leer el artículo de Lewis 
“Noneism or allism” en el que su autor crítica los límites de la posición reduccionista defendida por Sylvan 
en materia de cuantificación en el ámbito modal. David K Lewis, “Noneism or allism”, Mind 99 n. 393 (1990): 
23 -31.  



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan144

Conclusiones de la segunda parte

Originales y profundamente renovadoras, las reflexiones ontológicas de 
R. Sylvan, y sus desarrollos en el ámbito de la lógica formal, constituyen un 
paradigma metafísico de especial relevancia, e influencia, en la filosofía analítica 
reciente. Llevada a cabo durante varias décadas a partir de finales de los años 
1950, y basada en una revisión sistemática y crítica de la metafísica tradicional 
de Occidente, esta rigurosa reflexión formal irriga la ética que su autor quiso 
aplicar activamente a una filosofía de la naturaleza comprometida con el máximo 
cuidado del planeta y su medioambiente. El pensamiento ambiental de Sylvan no 
se puede entender en todo su pleno alcance, y quedaría troncada, sin contemplar 
previamente su elaboración desde una mirada holística, y ofrecer una recons-
trucción del marco metafísico del que brotó para fecundar tal exigente reflexión. 

3.  �El legado de la reflexión filosófica de R. Sylvan en los desarrollos de la 
ética ambiental y sus respectivas aproximaciones societales

3.1.  Una ética ambiental biocéntrica

La experiencia de pensamiento del “último hombre” constituyó, sin duda 
alguna, un momento clave en la historia de la reflexión ética sobre el medio 
ambiente, y claramente, el comienzo de la reflexión moral contemporánea sobre 
las relaciones que mantienen el hombre y la naturaleza. Rápidamente, tras la 
comunicación de Varna, las ideas expuestas por Sylvan se expandieron primero 
en algunos países de habla inglesa (en Australia, Nueva Zelanda, Reino Unido 
y Canadá, en donde existía una potente tradición humanista comprometida con 
el cuidado y la conservación del mundo natural) y los países escandinavos (en 
Noruega y en Suecia una sólida preocupación ecologista estaba ya arraigada en 
los distintos estratos de una sociedad concienciada, tanto en el ámbito privado 
como en el ámbito escolar) antes de difundirse luego por Estados Unidos y Europa 
occidental, en donde se desarrollaron varias corrientes de ética medioambiental 
y de activismo ecologista, con rasgos a veces muy diferentes e incluso hasta 
antagónicos. La ética ambiental que se desarrolló entonces, a comienzos de 
los años 1970, justo en la estela del experimento del “último hombre”, se forjó 
alrededor de un valor intrínseco, el de las entidades naturales, o de la naturale-
za como un todo. La expresión de “valor intrínseco”, acuñada por Kant en su 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres, asevera que posee como tal 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 145

todo aquello que ha de ser tratado como un “fin en sí mismo”, es decir, desde el 
enfoque kantiano, la humanidad y, de forma más general, cualquier ser dotado 
de razón. Todo lo demás es considerado como un medio, o sea, se le asigna un 
valor instrumental. Así la ética ambiental llamará “antropocéntrico” aquella 
postura que solamente otorga a los humanos una dignidad moral, y deja, fuera 
de su alcance moral, todo lo no humano, es decir, la naturaleza contemplada 
como un conjunto de recursos. 

La ética ambiental que brotó a comienzos de los años 1970, dándole la espalda 
al antropocentrismo, y cuyo mayor exponente en aquellos años fue probable-
mente el filósofo australiano Peter Singer18, tenía por ambición demostrar que 
las entidades naturales poseen una dignidad moral y son por sí mismos valores 
intrínsecos. Esta ética ambiental, con un enfoque bio-céntrico, reconocía un 
querer-vivir (una infinidad de querer-vivir individuales) activo en la naturaleza 
entera, y trasfería, a todo lo que es vivo, la dignidad moral que la ética kantiana 
otorgaba exclusivamente a los seres libres. Se trataba, pues, de una ética del 
respeto de la naturaleza cuyos principios fueron detallados por Paul Taylor19 y 
que podemos enumerar como siguientes: primero, todos los seres vivos poseen 
un estatuto legal; segundo, no se puede tratar un valor intrínseco como un mero 
medio. Tercero, cada entidad individual tiene derecho a la protección. La ética 
del respeto de la naturaleza, como la que desarrolló Singer, resulta ser una ética 
claramente deontológica dado que evalúa las acciones morales según que éstas 
respetan o no unos principios morales, sin que en ningún momento anticipe 
las consecuencias. Es ese aspecto deontológico que, quizás, puede explicar el 
éxito que ha tenido y sigue teniendo esta ética bio-céntrica del respeto de la 
naturaleza. Ella implica una verdadera conversión moral: se trata de deshacerse 
del egoísmo de las concepciones morales tradicionales, antropocéntricas, para 
descubrir el valor de todo lo que nos rodea. Pues ¿con qué derecho nos reco-
nocemos a nosotros mismos, humanos, un valor superior a las otras especies?

18	 Peter Singer, nacido en Melbourne en 1946 y profesor titular de la cátedra de Ética en Princeton University, 
está considerado como uno de los filósofos ambientalistas más influyente de estos cincuenta últimos años 
y una de las máximas autoridades mundiales en la reflexión ética contemporánea sobre los derechos de los 
animales desde la publicación en 1975 de su Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals 
(New York: Random House, 1975).

19	 Paul Taylor, Respect for Nature. A theory of environmental ethics (Princeton, New Jersey: Princeton Uni-
versity Press 1986), 78-79.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan146

3.2.  El análisis de la crisis ecológica de la razón según Val Plumwood 

Procediendo también de la tradición analítica anglo-sajona en filosofía de 
la lógica y del conocimiento, e interlocutora privilegiada de Richard Sylvan, Val 
Plumwood20 propuso una crítica de aquella razón occidental que la académica 
australiana diagnosticó como enferma. Publicado en 2002, Environmental culture. 
The ecological crisis of reason es el fruto de una larga y profunda reflexión de 
más de cuarenta años de una vida dedicada al estudio, la comprensión y defensa 
del mundo natural. Según Plumwood, la deriva racionalista del pensamiento 
occidental dio lugar a peligrosas manifestaciones de actitudes tecnocráticas 
supremacistas, y de menosprecio medioambiental. Abundan desastres ecológi-
cos en campos de toma de decisiones tan variados como la economía, que ésta 
resulte liberal o planificada, o en las políticas de ordenación de los territorios 
desde un nivel local hasta una escala mucho más global y, a veces, transfron-
teriza. Esas desastrosas políticas, pilotadas desde el mundo occidental o bien 
desde el mundo comunista, han conducido a una desforestación descontrolada 
y desinhibida de las selvas primarias como las de Borneo o de las cuencas del 
Amazonas o condujeron a la desertificación y casi desaparición del mar de Aral. 
Con su reflexión ética y medioambientalista, Plumwood ha pretendido abrir una 
nueva era para pensar de nuevo la racionalidad, una racionalidad ya postmo-
derna. La filósofa se afanó en desdibujar una imagen radicalmente nueva de la 
manera según la cual nuestra cultura habría de cambiar para volverse racional 
desde el punto de vista ecológico. 

Como punto de partida para llevar a cabo su deconstrucción de la razón 
occidental expuesta en Environmental culture, The ecological crisis of reason, 
Plumwood retoma, por una parte, la crítica de la razón ontológica moderna que 
R. Sylvan ha ido desarrollando en la estela del magisterio de Meinong y, por 
otra parte, se apropia, desde un enfoque feminista, la crítica formulada por la 
escuela de Frankfurt en los años 1950, en particular la de Adorno y Horkheimer 

20	 Val Plumwood está considerada como una figura intelectual pionera del ecofeminismo por su ensayo 
fundacional titulado Feminism and the mastery of nature (London: Routledge, 1993). Compartió con 
Sylvan, con quien estuvo casada durante más de dos décadas, tanto la vida académica y la enseñanza 
reglada, como un activismo ecologista precoz, especialmente a través de la defensa de las selvas y de 
los ecosistemas húmedos del norte del continente australiano. The fight for the forests, brillante ensayo 
publicado por la pareja en 1974, ilustra el compromiso activo de ambos a favor de la conservación y del 
cuidado de estos ecosistemas. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 147

en su Dialéctica de la Ilustración. Entre los análisis del pensamiento crítico de 
Adorno y Horkheimer, Plumwood está especialmente receptiva a las ideas según 
las cuales tanto el progreso tecnocrático de nuestra sociedad industrial como la 
superación positivista del individuo en auténtico Dr. Frankenstein han llevado 
no solamente a la alienación del individuo moderno sino a su propia destrucción 
en tanto al hecho de ser un agente racional. Para Plumwood, el pensamiento dua-
lista de Occidente, heredado de la Ilustración, ha instaurado una discontinuidad 
abismal entre el mundo humano y el mundo natural. Aquel pensamiento ha ido, 
a lo largo de los siglos, instituyendo maestros supremacistas y justificando una 
dominación imperialista y patriarcal frente al cual el eco-feminismo resulta ser 
una respuesta natural21. Por otra parte, Plumwood considera que nos hacemos 
falsas ideas de nuestra propia identidad, empezando por un sentimiento ilusorio 
de independencia con respecto al mundo natural y del sitio que ocupamos en 
éste22. Reanuda aquí con la perspectiva ontológica de Sylvan según la cual un 
ecosistema puede ser comprendido como una actitud cognitiva que subsiste 
más allá de las relaciones espacio-temporales de existencia. Atentísima a los 
relatos de las cosmogonías de las naciones nativas de su continente y a sus re-
presentaciones de la imagen primera del mundo natural, la filósofa australiana 
aboga por una ecosofía espiritualista que invita a celebrar las fuerzas donativas 
que radican de la tierra madre y la circulación de la vida en ésta, reconociendo 
humildemente que se trata de un don inmaterial y cultural intangible, don que 
recibimos en herencia de una comunidad de ancestros. Es en este sentido que se 
puede incluso entender la muerte de cualquier ser vivo como una reintegración 
a una comunidad ecológica ancestral. 

3.3.  Hacia una ecología integral

Ya desde finales de los años 1970, y de forma reiterada durante la década 
de los años 1980, venidas de antropólogos y ambientalistas del Sur global, se 
unieron voces para ensanchar la comprensión de la relación ética que, desde 
tiempos ancestrales, entretuvieron el hombre y el mundo natural. Estas voces se 
aplicaron en integrar esta comprensión fundacional a otros marcos culturales. 
Inspiradas en parte por el estudio de los ecosistemas ofrecido por el historiador 
ambientalista William Cronon en su Changes in the land: Indians, colonists and 

21	 Val Plumwood, Feminism and the mastery of Nature, (London: Routledge 1993), 3-4, 191.
22	 Val Plumwood, “Human vulnerability and the experience of being prey”, Quadrant 29, n.3 (1995): 29-34.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan148

ecology of New England, mostraron que tanto la noción de wilderness como 
las éticas que velaban a su protección procedían de una visión occidental de la 
naturaleza23, una visión meramente dualista, y que ésta no poseía equivalencias 
en ontologías procedentes de otras tradiciones24. Con el peligro añadido de que 
aquella imposición deóntica de las normas de la wilderness en otras partes 
del mundo, desembocara a menudo en vaciar de sus habitantes y sociedades 
naturales espacios señalados, y transformarlos en cotos vedados, bajo control 
científico y gubernamental, cuando no en parques destinados al goce estético de 
los turistas occidentales en sus afanes de reanudar con esa experiencia espiritual 
que procura la contemplación de una naturaleza primitiva y virgen. Entre estas 
voces innovadoras dentro de la ética ambiental, destaca la de Carlos Augusto 
Ángel Maya25. A través del prisma de unos lentes con enfoque especial sobre lo 
antropológico y lo natural al nivel de los ecosistemas locales, el gran ambien-
talista colombiano hilvanó una reflexión humanista y holística, que alcanza a 
lo universal, a través de un dialogo en el que filosofía y ciencias de la natura-
leza, antropología, política y educación ambiental se sumaban para lograr una 
comprensión, la más integral posible, de los ecosistemas y la cultura. Quizás el 
magisterio de Ángel Maya encuentre ahí su aproximación más refinada, en el 
Modelo ecosistema y cultura, que ofreció como teoría aplicada al estudio de la 
interface entre culturas locales y ecosistemas específicos conectados entre sí. En 
esta línea de reflexión, cabe señalar la relevancia de un acontecimiento como el 
de “Voces de la Amazonia” que, recientemente, el pasado 10 de junio del 2024, se 
celebró a raíz de la labor llevada a cabo por la flamante Cátedra Nazaria Ignacia 

23	 William Cronon, Changes in the land. Indians, colonists and ecology of New England. (New York: Hill & 
Wang 1983), 27-53.

24	 Cabe destacar que, a partir de los años 1990 y claramente desde el nuevo milenio, las grandes ONG 
ambientales (como Greenpeace, WWF o la Sea Shepherd de Paul Watson), cuyos objetivos de protección 
del mundo natural eran originalmente inspirados de éticas ambientalistas anglosajonas forjadas a mediados 
de los años 1970, han ido incorporando en las praxis de su ecosofía las reflexiones procedentes de las 
ontologías y culturas del Sur global. 

25	 Augusto Ángel Maya (Manizales, 1932 – Cali, 2010), desarrolló una intensa actividad docente y dejó 
una profunda huella intelectual en la universidad Javeriana de Bogotá y en la Universidad Nacional de 
Colombia. Fue un pionero de los estudios ambientales en América Latina, así como de la educación 
ambiental en su país. Fundador del Instituto de Estudios Ambientales (IDEA), y al origen de los Cuadernos 
de epistemología ambiental y de Pensamiento ambiental latinoamericano, publicaciones académicas de la 
Universidad Nacional de Colombia, Ángel Maya es autor de una obra exigente y de alta relevancia en los 
campos de la epistemología ambiental y de la antropología. Entre sus numerosas aportaciones, destaca su 
libro Hacia una sociedad ambiental (Bogotá: El Labrador, 1990). 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 149

de la Universidad Católica Boliviana26. Durante ese encuentro internacional, se 
presentaron los diagnósticos ambientales y comunicativos sobre el estado de la 
cuenca amazónica. El enfoque elegido apostaba por una comprometida óptica 
de socialización de los hallazgos y resultados de la investigación. 

El 4 de octubre de 2023, día de San Francisco de Asís, el Papa Francisco 
publicó Laudate Deum, una exhortación apostólica que completaba su segunda 
carta encíclica, Laudato Si’, encíclica sobre el cuidado de la casa común, fechada 
en mayo de 2015, el mismo año en el que se firmaron los acuerdos de París, los 
de la COP21, acuerdo jurídico universal sobre el clima. Revindicando la figura 
inspiradora de san Francisco de Asís27, Francisco expone su defensa de una ecolo-
gía integral, presentándola como una invitación urgente a un nuevo diálogo sobre 
la manera con la que se está construyendo el porvenir del planeta. Atentísimo a 
los efectos devastadores del cambio climático, a la perdida de la biodiversidad, 
el deterioro de la calidad de la vida humana y la inequidad planetaria, el obispo 
de Roma considera que la naturaleza profunda de un auténtico planteamiento 
ecológico se convierte siempre en un planteamiento social, el cual ha de integrar 
la justicia en sus discusiones para “escuchar tanto el clamor de la tierra como 
el clamor de los pobres” (LS 49). En el capítulo tercero de la encíclica, Fran-
cisco ya reconocía la raíz humana de la crisis ecológica, apuntando los efectos 
perversos de la globalización del paradigma tecnológico con sus técnicas de 
dominación, de manipulación y explotación que han ido transformando a veces 
el individuo posmoderno en un doctor Frankenstein. Frente a las actitudes de 
soberbia tecnocrática y menosprecio ambiental sin límites, Francisco aboga por 
la necesidad de una ecología de la vida cotidiana, apostando por un estilo de 
vida más sostenible, y alejado del consumismo compulsivo que caracteriza a la 
humanidad posmoderna del mundo rico, así como por la necesidad imperiosa 
de una educación ambiental en la que se incluyera la crítica de los “mitos” de 

26	 XI Foro Social Panamazónico (FOSPA XI-2024). “Voces de la Amazonia. Presentación de diagnósticos 
ambientales y comunicativos: Brasil, Ecuador y Colombia, socialización de hallazgos y resultados” (Cátedra 
Nazaria Ignacia “Querida Amazonía”, Universidad Católica Boliviana, 10 de junio de 2024). 

27	 En las primeras líneas de su encíclica, Francisco reconoce en San Francisco de Asís “el santo patrono de 
todos los que estudian y trabajan en torno a la ecología, amado también por muchos que no son cristianos. 
[…] En él se advierte hasta qué punto son inseparables la preocupación por la naturaleza, la justicia con 
los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior” (LS 10). Francisco, Carta Encíclica Laudatio 
Si’ (Roma: Editrice Vaticana, 2015). Resulta esclarecedor las conexiones intelectuales que se pueden tejer 
entre el papa jesuita y el teórico y pedagogo colombiano Ángel Maya. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan150

la modernidad, fábulas basadas en la razón instrumental, y que el papa identi-
fica como el individualismo, la competencia, el consumismo desenfrenado y el 
mercado sin reglas del capitalismo libertario. En definitiva, Francisco hace un 
poderoso llamamiento a una urgente, sincera e integral conversión ecológica. 

Conclusiones de la tercera parte

Las éticas ambientales que se desarrollaron después de la comunicación 
de Richard Sylvan, como la de Peter Singer, se caracterizaban por el anhelo 
en superar los límites de la filosofía moral tradicional e incluir todo el mundo 
natural, es decir la comunidad biótica en su integralidad, a la que se agre-
gaba una humanidad posmoderna y acósmica, la “del último hombre”. La 
elaboración de muchas de estas nuevas éticas se fundamentaba pues en una 
revisión ontológica de la distinción rígida, heredada de Kant, entre el valor 
intrínseco y el valor instrumental. Por otra parte, éticas del mundo natural, 
como las teorizadas por Val Plumwood o por Augusto Ángel Maya, ensan-
charon sus respectivos enfoques, tomando en consideración la naturaleza y la 
plasticidad de otras ontologías, distintas de las que procedían de la metafísica 
occidental. Gracias a una comprensión holística de la historia, del futuro de 
un biotopo y de las generaciones pasadas y futuras que han vivido o vivirán 
en éste, conectadas a la tierra por la especificidad de sus ecosistemas y los 
valores cognitivos, estéticos y educativos heredados de sus comunidades de 
ancestros, se ha llegado a entender el mundo natural de forma más global e 
interconectada. La actual urgencia climática, con sus palpables y dramáticos 
fenómenos de huida migratoria, la perdida de la biodiversidad y la vertiginosa 
acentuación del saqueo de los recursos del planeta desde el auge del nuevo 
milenio, han inspirado textos claves del humanismo de los tiempos presentes, 
como la segunda encíclica del Papa Francisco y su exhortación apostólica, en 
los que se insta a una sincera conversión ecológica para proteger al conjunto 
de la comunidad biótica y especialmente a sus representantes más vulnerables 
y desprotegidos. 

Conclusión final

El debate contemporáneo que anima los desarrollos de la ética ambiental 
no sólo refleja la vitalidad, sino también la capacidad crítica y plástica de nues-
tra manera de aproximarnos a la relación entre el mundo natural y la cultura. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 151

Si bien es verdad que una de las lecciones que se puede sacar de la reflexión 
filosófica de Richard Sylvan es que la naturaleza no es reductible a la cultura, 
y aún menos a una cultura dominante o imperialista, heredada de la metafísica 
moderna occidental, las éticas ambientales que incorporan las reflexiones del 
filósofo neozelandés han de ser valoradas como tantas invitaciones a explorar 
nuestra propia condición humana, y a conocer mejor a los que la comparten 
con nosotros y velar por su bienestar. Aceptar el aforismo de Wittgenstein, que 
podemos leer en sus Investigaciones filosóficas, y que sentencia que “si el león 
pudiera hablar no lo podríamos entender”28, no nos impide maravillarnos ante la 
presencia del león y ser desinteresadamente respetuoso con su forma de vida y 
dignidad moral. No existe ninguna incompatibilidad de principio entre el hecho 
de dar valor a lo humano y el hecho de valorar al no humano. Dar valor a la 
condición humana nos impide restarle valor a todos los querer-vivir no humanos, 
y parece ser que, tal como nos induce a pensarlo Sylvan en su comunicación 
de Varna, reconocer y otorgarle este valor al conjunto de la comunidad biótica 
esté inscrito en lo más profundo de la naturaleza humana.  

Bibliografía 

Ángel Maya, Augusto. Hacia una sociedad ambiental. Bogotá: El Labrador y 
Fundación MAYDA (Fundación Medio Ambiente y Desarrollo Alternativo), 
1990.

Casadesús Bordoy, Francesc. La fascinación filosófica por la naturaleza (physis) 
y el cosmos. Madrid: Fundación Pastor de Estudios Clásicos, 2023. 

Cronon, William. Changes in the land. Indians, colonists and ecology of New 
England. New York: Hill & Wang, 1983.

De Lubac, Henri.  Le drame de l’humanisme athée. Paris: Aubier-Montaigne, 
1944.

Francisco. Carta Encíclica Laudatio Si’. Roma: Editrice Vaticana, 2015.   

28	 Este famoso aforismo de Ludwig Wittgenstein está entre los más discutidos por los filósofos de la mente 
(Philosophical investigations [Oxford: Blackwell, 1953], II, 190). Con respecto a las especulaciones 
metafísicas sobre una irreductibilidad de la conciencia y las otras mentes, podemos conectarlo con la 
reflexión que desarrolló Thomas Nagel, un cuarto de siglo después, en “What is it like to be a bat?”, The 
Philosophical Review 83/4 (1974): 435-450, un texto clásico, también contemporáneo de “Is there a need 
for a new, an environmental, ethic?”



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Las ideas filosóficas de Richard Sylvan152

Gagnon, Philippe. “L’ancrage cosmique de la personne dans la pensée de A. 
N. Whitehead”, Connaître: Cahiers de l’Association Foi et Culture 
Scientifique 60 (2023): 52-68. 

Hyde, Dominic. Eco-logical lives. The philosophical lives of Richard Routley/
Sylvan and Val Routley/Plumwood. Cambridge: White Horse Press, 2014.

Hyde, Dominic. “Richard (Routley) Sylvan. Writings on logic and metaphysics”, 
History and Philosophy of Logic 22 (2001): 181-205. 

Lewis, David K. “Noneism or allism”. Mind 99, n. 393 (1990): 23-31.  
Næss, Arne. “The shallow and the deep, long-range ecology movement. A 

summary”, Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy 16, n. 
1-4 (1973): 95-100.

Nagel, Thomas. “What is it like to be a bat?”. Philosophical Review 83 
(1974): 435-450.

Plumwood, Val. Environmental culture. The ecological crisis of reason. London: 
Routledge, 2002.

Plumwood, Val. “Human vulnerability and the experience of being prey”. Quadrant 
29, n. 3 (1995): 29–34. 

Plumwood, Val. Feminism and the mastery of nature. London: Routledge, 1993.
Pommier, Eric. “La politique éco-délibérative d’Arne Næss”, Cités 99, n.3 

(2024): 165 -171. 
Priest, Graham y Dominic Hyde. Sociative logics and their applications: essays 

on the late Richard Sylvan. London: Routledge, 2003. 
Routley, Richard. Exploring Meinong’s jungle and beyond. Atascadero, CA.: 

Ridgeview Publishing Co., 1982. 
Routley, Richard. “Is there a need for a new, an environmental, ethic?” Proceed-

ings of the XVth World Congress of Philosophy, 17th to 22nd September, 
1973, Varna, Bulgaria: 205-210. 

Routley, Richard y Val Morell. The fight for the forests.  Canberra: Australian 
National University Press, 1973. 

Schrodinger, Erwin. La naturaleza y los griegos. Barcelona: Tusquets, 1997.
Singer, Peter A. Animal liberation. A new ethics for our treatment of animals. 

New York: Random House, 1975. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 133-153

Sylvain Le Gall 153

Singer, Peter A. “All animals are equal”, Philosophical Exchange 1, n. 5 (1974): 
103-116. 

Taylor, Paul. Respect for nature. A theory of environmental ethics. Princeton, 
New Jersey: Princeton University Press, 1986. 

Vattimo, Gianni, Mónica Giardina y Ricardo Pobierzim. Heidegger y la cuestión 
ecológica. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2018. 

Wittgenstein, Ludwig. Philosophical investigations. Oxford: Blackwell, 1953.

Artículo presentado en 07.03.2025 y aprobado en 06.05.2025.

Sylvain Le Gall es doctor en Lingüística por la Université de Bretagne Occidentale, 
Francia. Profesor de la Educación Nacional francesa, es también profesor asociado 
en la Université Catholique de l’Ouest en donde imparte clases de lingüística 
para las carreras de Licenciatura de Ciencias de la Educación y Magisterio 
(UCO-Bretagne Nord, Brest). Sus principales áreas de investigación son el 
análisis sintáctico, los desarrollos y la historia de la lingüística computacional, 
la semántica formal. Es autor de una quincena de artículos publicados en revistas 
académicas e internacionales de Universidades, en varios países de Europa y 
de América.
E-mail: Sylvain.Le-Gall2@ac-rennes.fr; ORCID: https://orcid.org/0009-0008-
5657-0092


