
yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 99

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0 
INTERNATIONAL – (CC BY-NC 4.0) BY NC

cc

DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582180

Esperanzacción1. La ecoteología de la esperanza como 
base de nuestras praxis2

“Esperanzacción”3. The ecotheology of hope as basis of our praxis

Mariel Alejandra Caldas4

Resumen 

A diez años de la Encíclica Laudato Si’ y en el año del Jubileo de la Esperanza, nos 
encontramos inmersos en un gran período de crisis socio-ambiental que requiere 
acciones urgentes. Por eso, para dar razones de nuestra esperanza (1Pe 3,15) en este 
tiempo, proponemos una “ecoteología de la esperanza”, que no es solo una teoría, un 
espacio espiritual o un conjunto de acciones a realizar, sino un estilo de vida que nos 
ayude a alcanzar lo que estamos llamados a ser. Implica un nuevo modo de habitar 
la Creación, conviviendo como una gran y sana familia, e intentando recuperar el 
optimismo ontológico hacia los seres humanos. Desde allí proponemos al término 
“esperanzacción”, parafraseando a Freire y sus “palabracciones”, para implicar que 
dar razón de la esperanza significa hacerlo desde los propios testimonios de vida. 

1	 Profundizaremos sobre el concepto “esperanzacción” en el próximo punto.
2	 Este texto se basa en la investigación realizada para la tesis doctoral de Mariel Caldas: Todo está conec-

tado en nuestra “Casa Común”. Aportes desde una ecoteología de la esperanza para una sana ecología 
integral-social y ambiental, defendida en la Universidad Católica Argentina en 2024.

3	 Mantenemos la palabra en español para expresar que son una sola realidad y no dos palabras juntas.
4	 Universidad Católica de Córdoba, Argentina, Unidad Asociada al Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas (CONICET).



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis100

Palabras clave 

Esperanza – ecoteología – Casa Común – crisis socio-ambiental 

Abstract 

Ten years after the Encyclical Laudato Si’ and in the year of the Jubilee of Hope, 
we find ourselves immersed in a profound period of socio-environmental crisis that 
requires urgent actions. Therefore, to give reasons for our hope (1 Pet 3:15) in this 
time, we propose an “ecotheology of hope”, which is not merely a theory, a spiritual 
space or a series of actions to be carried out, but rather a lifestyle that helps us achieve 
what we are called to be. It implies a new way of inhabiting Creation, living together 
as one large and healthy family, and seeking to recover ontological optimism toward 
human beings. From there, we propose the term “esperanzacción,” paraphrasing Freire 
and his “action words” to imply that giving reasons for hope means doing so from our 
own life stories.

Key words

Hope – ecotheology – common home – socio-ambiental crisis

Introducción

A diez años de la Laudato Si’ y en el año del Jubileo de la Esperanza, 
nos encontramos ante un gran período de crisis, que se percibe en los ámbitos 
familiares, institucionales, eclesiales, educativos, ambientales y sociales. Entre 
estos últimos, se incluyen los ecológicos, que engloban a las problemáticas de 
contaminación del planeta, el aumento de la temperatura global, las grandes 
sequías e inundaciones, los desplazamientos forzados, frecuentes catástrofes 
climáticas, nuevas relacionalidades y brechas sociales, que evidencian un 
nuevo tiempo a nivel mundial. Asimismo, desde la década del sesenta, podemos 
observar un crecimiento en las críticas provenientes desde diversas ciencias, 
manifestaciones artísticas, protestas sociales e incluso desde el magisterio 
papal, en torno a la problemática ambiental y social. A ellas se han sumado 
en los últimos años las críticas que reciben las tecnologías actuales y las 
inteligencias artificiales, que agregan nuevas cuestiones a considerar. Las crisis 
en la habitabilidad y relacionalidad en estos ámbitos parecieran, en la mayoría 
de los casos, percibirse desde una perspectiva apocalíptico-catastrófica, donde 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 101

todo tiende a la destrucción de lo conocido y se vaticina un fin inminente para 
la humanidad y el mundo.

No obstante, el vocablo “crisis” no se define solo por eso. La Real 
Academia Española, en su primera definición para esta voz, expresa que 
implica un “cambio profundo y de consecuencias importantes en un proceso 
o una situación, o en la manera en que estos son apreciados”5. Entonces, toda 
crisis trae nuevas posibilidades, que no siempre serán negativas. Pueden ser un 
tiempo edificante y positivo, si se las aprovecha para tomar buenas decisiones y 
generar experiencias tendientes a mejorar la realidad; para lo cual es necesario 
analizarlas y transitarlas. Porque tal como menciona el Papa Francisco en 
Laudato Si’, “los desafíos están para superarlos. Seamos realistas, pero sin 
perder la alegría, la audacia y la entrega esperanzada” (LS 109).  Este momento 
de crisis ecológica nos llama así a realizar profundos cambios a nivel personal 
y comunitario, sobre todo desde nuestra fe. 

Concebimos que es posible releer hoy la teología de la Creación con nuevos 
aportes y desde el diálogo con otras disciplinas. Esta relectura tendrá la certeza 
de crisis que mencionamos, como punto de partida, pero con la proyección 
puesta en la esperanza. “De la Creación mirada en su primera dimensión como 
un gran sacramento, un espejo en el cual Dios mismo se mira”6. Ya que ella es 
entendida como algo muy bueno (Gn 1,31) y como destino de amor de Dios 
(Sb 11,24-26), y porque tal como lo expresa el teólogo Ruiz de la Peña, “la 
Creación es para la salvación”7. Los actuales “dolores de parto” (Rom 8,22) 
nos indicarían la posibilidad de una vida plena renovada para todos, pese a los 
vaticinios negativos y las crecientes dificultades extremas a nivel mundial. Nos 
sostenemos en la fe de que es posible “delinear grandes caminos de diálogo 
que nos ayuden a salir de la espiral de autodestrucción en la que nos estamos 
sumergiendo” (LS 163), y en la necesidad de “comunicar esperanza y confianza 
en nuestros tiempos”8, porque como creyentes tenemos que dar razones de ellas 
(1 Pe 3,15) con nuestra propia vida, para colaborar en el camino del Reino.

5	 Real Academia Española, “Crisis” en Diccionario de la lengua española (Madrid: Espasa Calpe, 2014), 2722.
6	 Fernando Mires y Joaquim Sempere, Ecología solidaria (Valladolid: Trota, 1996), 93.
7	 Juan Luis Ruiz de la Peña, Creación, Gracia, Salvación (Bilbao: Sal Terrae, 1993), 16.
8	 Francisco, Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXII Jornada Mundial de la Juventud 2017, “El 

Todopoderoso ha hecho cosas grandes en mí” (Lc 1,49). 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis102

En este texto, no nos referiremos solo a una “teología de la esperanza”; el 
prefijo “eco” que agregamos implica la importancia de realizar una reflexión 
teológica que conecte primero con todo lo que significa el oikos. Al proponer 
una “ecoteología de la esperanza”, buscamos utilizar la riqueza de las teologías 
del genitivo9. Estas teologías nos permiten reflexionar en nuevos espacios, ya 
que, como dice la teóloga Olga Consuelo Vélez Caro, “surgen en contextos y 
los contextos nos remiten a las culturas. En ese sentido hablamos de teologías 
contextuales e interculturales”10. Ellas posibilitan el quehacer teológico en 
ámbitos no frecuentes, ayudan a reconocer la presencia de Dios en nuevos 
lugares teológicos. Por lo tanto una teología del genitivo es más que un recorte 
teológico, es un modo renovado de hacer teología. 

1. Diálogos entre la teología y otras ciencias en torno a la crisis 
socioambiental

Proponemos aquí una “ecoteología de la esperanza”, comprendiendo que 
habrá muchas otras miradas sobre esta temática. La ecoteología implica la 
conjunción de ecología y teología, con “la ventaja de relacionar la ecología con 
la economía y el ecumenismo a través de la raíz griega oikos y, por lo tanto, de 
representar inmediatamente la Creación como casa o hábitat”, como “Casa 
Común”11. Si bien ha tomado relevancia en el ambiente católico con Francisco 
en sus encíclicas Laudato Si’ (2015) (LS 1,3,13,17,53,61,155,232,243), 
Evangelii Gaudium (2013) (EG 183, 206), así como en Veritatis Gaudium 
(2017), en Querida Amazonia (2019), en Fratelli Tutti (2020) y en Laudate 
Deum (2023). En casi quinientas oportunidades –en cartas, reuniones, viajes, 
audiencias, encuentros, entre otros–12, la expresión “Casa Común”13 ha sido 
utilizada anteriormente en torno a cuestiones ambientales, discursos políticos y 
en relación con los Estados, estudios etno-culturales, escritos de los aborígenes 
americanos, entre otros. En este escrito, comprenderemos en esta expresión a 

9	 Zoltan Alszeghy y Mauricio Flick, ¿Cómo hacer teología? (Madrid: San Pablo, 1982), 99-126. 
10	 Olga Consuelo Vélez Caro, “Teologías y métodos”, Theologica Xaveriana 153 (2005), 29-52.
11	 Román Guridi, Ecoteología. Hacia un nuevo estilo de vida (Santiago de Chile: Univ. Alberto Hurtado, 2018), 

86.
12	 Datos recopilados de la página online del Vaticano.
13	 Mariel Caldas, “Casa Común”, en Fundación DeCyR y SPTFCyT, Nociones clave para una ecología inte-

gral. Tomo I (City Bell: Decyr, 2024), edición en PDF. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 103

nuestro planeta Tierra como espacio donde vivimos y existimos en la historia, 
como casa (LS 151) y hogar de todos.

La Tierra, madre y hermana ha entrado en crisis en este tiempo, que 
algunos denominan Antropoceno14, y nos llama a reconsiderar muchas 
cuestiones. Porque “amamos este magnífico planeta donde Dios nos ha puesto, 
y amamos a la humanidad que lo habita, con todos sus dramas y cansancios, 
con sus anhelos, sus valores y fragilidades. La tierra es nuestra casa común y 
todos somos hermanos” (EG 183). No obstante, no es posible un compromiso 
profundo si no se incluye una “mística o espiritualidad que nos anime” (LS 
216) y dé sentido a las acciones individuales y colectivas. Y esta espiritualidad 
o mística ecológica surge y pervive desde las experiencias, y nos lleva a 
replantear las categorías teológicas fundamentales sobre la relación de Dios 
con su Creación: “por tanto, la imagen de un Dios que es comunidad, que se 
comporta como un ecosistema de amor y establece una koinonía con los seres 
creados, resulta muy significativa”15.

Ante la certeza de que algo distinto está sucediendo a nivel planetario con 
el clima en comparación con el siglo pasado, sabemos que “ya no tenemos 
tiempo para la desesperanza”, la inacción, el futurismo o la creencia en la 
mera salvación gracias a las tecnologías. Francisco en LS nos invitó a no 
repetir reflexiones filosóficas o teológicas desde la abstracción, sino a realizar 
aportaciones que nuestra fe puede hacer a las nuevas motivaciones y exigencias 
del mundo del cual formamos parte (LS 17), y desde una creciente sensibilidad 
sobre el ambiente y el cuidado de la naturaleza. Asimismo, nos interpeló a 
“tomar dolorosa conciencia, atrevernos a convertir en sufrimiento personal lo 
que le pasa al mundo, y así reconocer cuál es la contribución que cada uno 
puede aportar” (LS 19).

Y en sintonía con Paulo Freire, quien hablaba de la “palabracción”16 para 
no quedarnos solo en conceptos, la “esperanzacción” que proponemos aquí 

14	 Lucio Florio, Teología de la vida en el contexto de la evolución y de la ecología (Buenos Aires: Ágape, 
2015).

15	 Afonso Murad et al., Ecoteología. Un mosaico (Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana San Pablo, 2016), 
99.

16	 Paulo Freire, “Conocer, practicar, enseñar los evangelios. Notas para jóvenes seminaristas alemanes. 
Texto inédito escrito en Ginebra en 1977”. Tempo e presença, 154 (1979): 7. 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis104

implica la búsqueda de un equilibrio entre conceptos y praxis que transparenten 
y hagan emergen nuestra esperanza cristiana. Para ello tendremos que 
distinguir entre la espera y la esperanza, y nos ayudaremos con los avances de 
la Ecoteología como campo de investigación y propuesta vital. Si bien es cierto 
que la partícula “eco” está siendo usada en campos tan amplios que termina 
diluyéndose su significado profundo, y surgen tantas experiencias y productos 
que comienzan con ella que perdemos la sintonía con su raíz, no obstante, la 
introducción de este término en la teología ha traído numerosos beneficios. 

La teóloga Celeste Colominas Arango describe que el objetivo principal 
de la ecoteología es unir y relacionar ecología, fe y teología, sobre todo si 
la fe ayuda en la defensa y cuidado de la Casa Común, superando tanto el 
antropocentrismo como el biocentrismo. Por otra parte,  Martínez Trujillo y 
Fernando A. Zapata Muriel postulan, basándose en los escritos del teólogo 
José Castellón, que:

Hoy existe una reflexión pluralista y diversificada de la ecoteología, se 
habla entre otras de: ecoteología de la liberación, ecofeminismo, teología 
del proceso y ecoteología de Moltmann quien, en su reflexión, elabora la 
teología de la creación desde una perspectiva ecológica, soteriológica y 
trinitaria, y desde allí elabora una antropología17.

El teólogo Román Guridi ha investigado el término “ecoteología”, 
definiendo que no hay una fecha cierta en la cual haya surgido, aunque algunos 
autores lo relacionan con las críticas de Lynn White, otros a la reacción del 
cristianismo frente a las crisis ecológicas, a los trabajos de Teilhard de Chardin 
y Joseph Sitller, o bien al desarrollo dado a la temática en la última década del 
siglo pasado18. Leonardo Boff, por su parte, menciona que desde la escucha 
del grito de la Tierra y sus ecosistemas y el grito de los pobres, explotados, 
discriminados y oprimidos, surgen “las distintas tendencias de la Teología de 
la Liberación: la feminista, la indígena, la negra, la histórica entre otras”19, que 
pueden vincularse con la ecología, ya que la misma lógica de opresión sobre 

17	 Marta Lucía Martínez Trujillo y Fernando A. Zapata Muriel, “Ecoteología: aportes de la teología y de la 
religión en torno al problema ecológico que vive el mundo actual”, Revista Producción + Limpia 13 (2018): 
92-105.

18	 Guridi, Ecoteología, 76.	
19	  Leonardo Boff, “Ecología y Teología de la Liberación”, https://leonardoboff.org/2019/12/07/ecologia-y-teo-

logia-de-la-liberacion/.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 105

las personas puede ser ejercida sobre la Tierra. Afonso Murad aporta que la 
noción ecoteológica surge antes de que se acuñara la palabra y se la comenzara 
a incluir en los textos y las praxis, y destaca los aportes de David Hallman 
en los años noventa20. Ya en la década del ochenta y noventa comenzamos a 
encontrar una vinculación más fuerte entre la reflexión teológica y la ecológica, 
que continúa hasta hoy entre los trabajos de teólogos como Wilfred Felix, Paul 
Santmire, Jürgen Moltmann, Rosemary Radford Ruether, Herdst Ingemar, 
German Mahecha Clavijo, John Cobb y algunos otros, que ya habían indicado 
la importancia de relacionar los desafíos ecológicos con la racionalidad 
teológica. La ecoteología, como campo de investigación, reflexión y enseñanza 
surgió después21. 

Además de ecoteología, podemos encontrar denominaciones tales como 
teología ambiental o ecológica, teología de la ecología, teología de la creación 
o teología de la tierra, pero la denominación ecoteología nos ayuda con su raíz 
oikos a buscar el eje central de nuestra reflexión. En el presente texto, utilizamos 
el término ecoteología para emprender un diálogo entre la teología y otras 
ciencias relacionadas con la ecología, con centralidad en ese oikos. ¿Cuáles son 
las características propias de este campo? En principio, no haremos un esfuerzo 
reactivo para defender la relevancia del cristianismo y su contribución a las 
prácticas “ecoamigables”, en respuesta a las críticas provenientes de White y 
sus adeptos –aunque las mismas han servido para que la teología enmarque su 
reflexión sobre la ecología–. La ecoteología es una manifestación dentro de la 
teología, de un proceso que incluye una nueva conciencia ecológica. E incluso 
es más amplia que la ética ambiental e implica una revisión de la doctrina 
cristiana, no solo sobre los principios éticos y prácticas que los seres humanos 
deben tener con la naturaleza. Incluye también “la justicia intergeneracional, el 
destino universal de los bienes y el principio de precaución, perspectivas éticas 
clave para hacer frente a los desafíos ecológicos actuales”22.  Por lo tanto, más 
que nuevas respuestas, genera nuevas preguntas. Entre ellas Guridi lista las 
siguientes:

20	 Afonso Murad, Ecoteología: ventanas abiertas, (Beccar: Poliedro Editorial de la Universidad de San Isidro, 
2022), 59.

21	 Guridi, Ecoteología, 83.
22	  Guridi, Ecoteología, 44.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis106

¿Cuáles son los cambios necesarios en la mirada teológica sobre el 
mundo que la crisis ecológica urge? ¿Cuál puede ser el rol de la práctica 
religiosa, o más específicamente de la teología cristiana en este contexto? 
¿Puede el cristianismo contribuir no solo a la toma de conciencia sobre 
los problemas y desafíos que enfrentamos, sino también al cambio 
de comportamiento y mentalidad? ¿Cuáles son las fuentes teológicas 
que permitirían esta potencial revisión y cómo interactúan entre sí de 
tal modo de impactar no solo nuestra comprensión de las cosas, sino 
también nuestras prácticas cotidianas? ¿Puede la sensibilidad ecológica 
ser articulada teológicamente de una manera coherente y que permita una 
lectura adecuada de la realidad?23

Además del mencionado por Colominas Arango, podemos afirmar que 
la ecoteología posee también los siguientes objetivos: redefinir el rol en la 
Creación que la Trinidad concede a los seres humanos, buscar nuevos conceptos 
para las nuevas reflexiones, “exponer otras tradiciones teológicas distintas al 
dualismo griego y la estratificación jerárquica de los seres, explicitar el valor 
de todas las creaturas, proponer principios éticos y prácticos que ayuden en la 
toma de decisiones cotidianas”24. No obstante, no se limita a círculos teológicos 
reducidos o especializados, sino que trata de extenderse a toda la praxis 
eclesial, ya que su intención es que todas las comunidades se comprometan 
“para crear juntas un futuro diferente para la Tierra y para la familia humana 
para responder a los quejidos de la Tierra”25, con base en la interdisciplina26.

Entre las primeras reflexiones sobre la relación entre el ser humano y su 
medio natural, podemos encontrar a los escritos de Walden de Thoreau de 
comienzos del siglo XIX, quien describió su propia experiencia de vida en 
la naturaleza y con las problemáticas ecológicas. Unas décadas después el 
naturalista John Muir investigó sobre un tipo de economía política basada en 
el beneficio económico, sin ponderar con firmeza la destrucción del entorno. 

23	 Guridi, Ecoteología, 85-86.
24	 Guridi, Ecoteología, 87-88.
25	 Luiz C. Susin, Elaine M. Wainwright y Felix Wilfred,  “Editorial”, Concilium, 331 (2009): 337.
26	 Lucio Florio refiere sobre el diálogo interdisciplinar entre ciencias y teología, presente en la ecoteología, 

que los científicos pueden sentir intranquilidad ante el “ambiguo lenguaje simbólico, metafórico y filosófico 
de la religión y de la teología, así como los creyentes podrán sentir que las verdades centrales pueden 
peligrar si dialogan con las ciencias.” Sin embargo, tenemos que abordarlo de esa manera, por la seriedad 
del tema y nuestra responsabilidad en él. Lucio Florio, “Prólogo”, en John Polkinghorne, El Dios de la 
esperanza y el fin del mundo (Buenos Aires: Epifanía, 2005), 6.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 107

El ecólogo Aldo Leopold, por su parte, relacionaba la crisis ambiental con 
una falla ética en torno a las actividades económicas27, ya que la Tierra ha 
sido vista como una esclava, como un insumo económico y utilitarista donde 
el ser humano posee privilegios, pero no obligaciones morales con ella. Por 
ello, creyó necesario articular las éticas sociales y ambientales sin sacralizar 
a la naturaleza. Por otra parte, entre las diversas líneas ético-antropológicas 
que reflexionan sobre las relaciones entre los seres humanos y sus medios 
naturales, el filósofo Bellver Capella enumeró dos posturas: el biocentrismo y 
el antropocentrismo. Otra propuesta surgió luego al agruparlas en ecofilosofías 
biologistas, humanistas y tecnocráticas28.

Asimismo, Guridi opina que muchos pueden encontrarse paralizados por 
la incertidumbre sobre el futuro del planeta, o bien por la excesiva confianza 
en los recursos tecnológicos y científicos que vendrán a resolverlo todo29. No 
obstante, observamos que son los jóvenes y los niños quienes “tienen más 
noción que los más grandes que crecimos creyendo que el planeta tenía recursos 
para todos y para siempre, y habremos de escucharlos y trabajar en conjunto, 
colaborativamente”30. Son los niños quienes sufrirán más las consecuencias de 
nuestras acciones y quienes están poniendo en palabras y acciones la búsqueda 
de una convivencia integral, sana y equilibrada para nuestra Casa Común. Por 
eso, Boff menciona que:

La ecología integral se convierte en ecoteología, en cuanto permite 
entender de mejor manera la teología de la creación cristiana. La creación 
puede comprenderse como un juego de la expresión divina, danza de 
su amor, espejo en el cual él mismo ve cómo él proyecta compañeros 
en su vida y comunión. En este sentido, cada ser es mensajero de Dios, 
su representante y sacramento. Cada uno es digno, debe ser acogido y 
escuchado31.

El teólogo Roy May refiere que la ecoteología “surge a partir de la crisis 
ambiental para articular una teología que tome con total seriedad la profunda 

27	 Aldo Leopold, A Sand County almanac (Nueva York: Ballantine, 1970), 263.
28	 Juana Figueroa, “El ser humano: sujeto moral de la ética ecológica”. Interciencia 37 (2012): 78.
29	 Guridi, Ecoteología, 33.
30	 Mariel Caldas, De la conexión a la comunión. Tecnologías digitales y praxis pastoral (Buenos Aires: Par-

menia, 2016), 83.
31	 Martínez y Zapata, “Ecoteología”, 105.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis108

interdependencia de todo lo que existe. Es un tipo de teología natural que 
encuentra en los procesos de la naturaleza, no solamente su inspiración, sino 
su lógica interna”32. Sin embargo, él también la critica, ya que cree que el 
marco filosófico de la ecoteología es deficiente en algunos aspectos. En primer 
lugar, opina que es muy abstracta en tiempo y espacio. En principio, por tomar 
la física cuántica como base y a la cosmogénesis, y ve como problema la 
consideración de que nuestro hogar no es tanto nuestra familia o ciudad, sino 
el sistema solar. Este teólogo indica que se pierde lo tangible de la vida y de la 
teología ante lo intangible. Él prefiere conmoverse con las personas más que 
con la Vía Láctea, ya que cree que pueden relativizarse tanto la injusticia social 
como la pobreza, es decir que por ocuparse más de la tierra, pueda diluirse la 
opción preferencial por los pobres, a menos que se consiga que “los humanos 
se entiendan como una gran familia terrenal junto con otras especies y que 
redescubran su camino de vuelta a la comunidad de los demás vivientes, la 
comunidad planetaria y cósmica”33. 

Si bien May no niega que la mayoría de los males de la humanidad 
depende de ello aclarar a qué se refiere, estima que “sería mucho más adecuado 
entenderlos como problemas materiales que demandan soluciones materiales. 
Identificar a la crisis como crisis del espíritu, no reconoce cuán profundamente 
el espíritu está formado por la realidad material de la vida.”34 Este autor cree 
que utilizar las ciencias para comprobar las teorías teológicas o la existencia 
de Dios es un retroceso. Otros puntos débiles que les asocia son: “la renuncia 
al antropocentrismo para abrazar una especie de biocentrismo y el entender la 
creación desde una suerte de panpsiquismo.”35 Sin embargo, la ecoteología no 
busca demostrar la fe con las ciencias, sino abrir el diálogo entre las diversas 
ciencias, incluyendo la teológica.

2. La Ecoteología y el optimismo ontológico

Actualmente podemos percibir que estamos inmersos en un pesimismo 
antropológico que ha llegado a decir que dejamos de ser homo sapiens, para 
volvernos homo virus, capaces de destruirlo todo. Esto no es sano. Recuperar 

32	 Roy May, Ética y medio ambiente: hacia una vida sostenible (San José Costa Rica: DEI, 2004), 96.
33	 Leonardo Boff, Ecología. Grito de la Tierra, grito de los pobres (Madrid: Trotta, 1996), 145-146.
34	 May, Ética y medio ambiente, 103.
35	 Martínez y Zapata, “Ecoteología”, 105.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 109

el optimismo ontológico está directamente vinculado con recobrar la esperanza 
y el aliento. Se nos oprime el pecho, nos quedamos sin aire, si no nos pensamos 
dignos de quien nos creó. Recordar que a los ojos de la Trinidad, todo lo que dijo 
y dice es bueno, es como volver a respirar profundo sabiendo que ella nos ama. 
Porque la Salvación “tiene que ver con la restauración de relaciones perdidas, 
con la reconstrucción del tejido de la vida, con el rescate de la dimensión 
ecuménica e inclusiva de la salvación, porque ocurre aquí y ahora, y afecta a 
todos los seres vivientes”. Y esta soteriología puede basarse en “una ecoteología 
que permita redescubrir en la fe elementos ecológicos que favorezcan una sana 
y equilibrada interrelación entre Dios, la humanidad y la creación”36. Ahora 
bien, cuando no se cumplen los imperativos ecológicos socio-ambientales, “¿a 
quién debemos culpar: a la naturaleza, a Dios, a nosotros mismos?”37. Entre 
nuestras preocupaciones ecoteológicas sociales se encuentran también que los 
humanos  no  se devoren entre sí, como refería San Juan Crisóstomo, no de 
manera literal, por canibalismo, sino actitudinalmente38.

Los ecoteólogos presentan diversas versiones de la soteriología final. Entre 
ellas, y de manera muy sintética, podemos mencionar las siguientes: Rosemary 
Radford Ruether propone una restauración final que contenga relaciones 
justas entre todas las criaturas de la Creación, al modo en que Isaías proponía 
superando el conflicto entre carnívoros (Is 11 6,9); Sallie McFague promueve 
un modelo de sujeto-sujeto inspirado en Is 65,25 donde hay comida para todos, 
y ni animales ni personas destruyen a otros. Moltmann, por otra parte, espera 
el momento de la Nueva Creación, cuando Dios expulse las fuerzas de lo 
negativo, y Michael Northcott cree en un reino de paz y armonía ecológica 
donde no existirá un comportamiento depredador. Asimismo, Charles Birch 
propone volver a la época paradisíaca donde todos tengan una dieta no cárnica, 

36	 Amós López, “Salud, vida plena, salvación: miradas ecoteológicas”,  Revista de Interpretación Bíblica 
Latino-Americana 80 (2019/2): 65.

37	 Lisa Sideris, “Escribiendo recto en renglones torcidos: la ecología de Holmes Rolston. Teología y Teodi-
cea.” The International Library of Environmental, Agricultural and Food Ethics 8, (2007): 77.

38	 Juan Crisóstomo. “Homilías de las estatuas” III, 11-12. St. Chrysostom: On the priesthood; ascetic treatises; 
select homilies and letters, homilies on the statues. En Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 9, ed. Phi-
lip Schaff (Edinburgh: Christian Classic Ethereal Library, 1995), 359 (https://ccel.org/ccel/schaff/npnf109/
npnf109/Page_359.html). Pensemos actualmente en la extensión de los casos de bullying, en la cultura de 
la cancelación, entre otros.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis110

y Tom Regan, un ecologista laico, defiende los derechos animales como regreso 
al Edén. En todas ellas, prima la esperanza de un tiempo mejor39.

El estado del mundo actual parece estar lejos del “bueno y muy bueno” 
descripto en el Génesis. Hoy somos testigos de la expansión de las esclavitudes, 
los sometimientos, las exclusiones y las muertes. No obstante, estas realidades no 
tienen la última palabra, ya que el Dios revelado por Jesús es el mismo creador y 
liberador. Asimismo, en Jesús se nos reveló más aún el plan divino a través de un 
proceso con tres fases: “de la cosmogénesis a la cristogénesis, de la cristogénesis 
al Cristo de la fe, del Cristo de la fe al Jesús de la historia”40. Esto se convierte en 
la base de la ética liberadora de la Creación, que nos da la esperanza y la tarea de 
plasmar su mandato y Buena Noticia en la historia. Por eso, la ecoteología nos 
ayuda tanto en la reflexión sistémica de lo macro como en la “contemplación 
de las pequeñas cosas”, también denominada “nano-teología”, que incluye a la 
opción por los pobres, sencillos y excluidos de toda la Creación.

3. Des-cubrir la esperanza

Los seres humanos esperamos muchas realidades; algunas son más 
inmanentes, otras más trascendentes. Es necesario distinguir, como 
mencionamos previamente, entre las esperas y las esperanzas. Freire iluminaba 
esta diferencia de la siguiente manera:

Es preciso tener esperanza, pero tener esperanza del verbo esperanzar, 
porque hay gente que tiene la esperanza del verbo esperar. Y la esperanza 
del verbo esperar no es esperanza, es la espera. Esperanzar es levantarse. 
Esperanzar es perseguir algo, esperanzar es construir, esperanzar es no 
desistir. Esperanzar es avanzar, esperanzar es juntarse con otros para 
hacer las cosas de otro modo... Es preciso reinventar el mundo, buscar 
su belleza. Belleza que pasa por nuestra capacidad de imaginar, de crear, 
de actuar, de transgredir... de comprometernos con la existencia humana, 
alimentados aquí por la esperanza41.

39	 Sideris, “Escribiendo recto…”, 82.
40	 Juan José Tamayo Acosta, Nuevo paradigma teológico (Madrid: Trotta, 2002), 58.
41	 Nelly Mosquera Zamudio, “Paulo Freire, mirando su espiritualidad para nutrir el mundo de hoy”, en Revista 

MSE, 100 años de Paulo Freire (Caldas: CLACSO, 2021): 17.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 111

Ante las crisis, podemos tener diversos comportamientos individuales y 
colectivos. Utilizando una categorización que el teólogo Leonardo Boff pensó 
para otra circunstancia temporal, pero que nos ayuda a pensar la realidad, 
encontramos entre otros a los escatologizadores, los arcaizantes, los futuristas, 
los escapistas y los responsables42. Estos últimos, las consideran una oportunidad 
de vida, y formulan respuestas y acciones integradoras para superarlas. No 
existe una única manera creyente de comportarse ante este tiempo, ya que en 
nuestras respuestas y comportamientos incidirán también nuestras historias de 
vida, y del sentido que se tenga sobre la vida.

En las últimas décadas las investigaciones, informes y experiencias de crisis 
socio-ambientales han ido creciendo en paralelo a un grupo de negacionistas 
del cambio climático, o de lobbies de greenwashing y engaños sostenidos 
por intereses dinerarios y de poderes mal ejercidos. Esto no solo es una 
problemática política, sociológica o biológica, sino también de fe. El consumo 
desequilibrado, la técnica sin parámetros éticos, las exclusiones sociales, el 
incremento del patrimonio material sin justicia socio-ambiental, entre otros, 
producen que nos alejemos de los valores del Reino y nos des-centremos. Por 
eso Eric Fromm, ya en los años setenta, se preguntaba: “¿hemos de producir 
gente enferma para tener una economía sana, o existe la posibilidad de emplear 
nuestros recursos materiales, nuestros inventos y nuestras computadoras al 
servicio de los fines del ser humano?”43. Nosotros, como cristianos, debemos 
también preguntarnos lo mismo, y agregar con seriedad: ¿tenemos esperanza?, 
¿la tenemos en medio de las amenazas y crisis en la Creación?44. Hoy también, 
como en Gaudium et Spes¸ tenemos que reflexionar sobre nuestra actitud en 
la historia presente y futura: “¿para qué aquellas victorias adquiridas a tanto 
coste?” (GS 10), “¿cuál es el significado último de la actividad del hombre 
en el universo?” (GS 14). Entre ellas, emerge una nueva certeza donde “la 
esperanza de una nueva tierra, lejos de atenuar, más bien debe impulsar su 
solicitud por el perfeccionamiento de esta tierra” (GS 39).

¿Qué implica entonces la esperanza cristiana? No se refiere solo a 
tener deseos. Por ejemplo, el deseo de terminar de pagar una hipoteca, o 
42	 Leonardo Boff, “Elementos de una teología de la crisis”, Cuadernos del Cel (1971): 210.
43	 Eric Fromm, La revolución de la esperanza (México DF: Fondo de Cultura Económica, 1970), 14.
44	 El libro de Leonardo Boff y Jürgen Moltmann, ¿Hay esperanza para la creación amenazada? (Santander: Sal 

Terrae, 2015), es una buena referencia para este tema.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis112

de cambiar el celular. “De ser así, aquellos que desean tener más y mejores 
cosas, automóviles, casas y artefactos, serían individuos esperanzados. Pero 
no lo son. Son gente ansiosa de consumir más y de ninguna manera gente con 
esperanza”45. Esas esperas cotidianas “constituyen el tejido de cada día con 
sus afanes y quehaceres, obligaciones y relaciones. Esperamos poder llevar a 
cabo nuestra jornada diaria; esperamos cumplir el curso de nuestra profesión 
correspondiendo a sus deberes y disfrutando de sus gozos”46, pero no refieren 
a la Esperanza con mayúsculas, de la que estamos hablando. Muchas personas 
en cambio, esperan una vida más plena que los libere del hastío, pero en 
realidad esconden una resignación para esta vida, ya que asumen la pasividad 
en ello. Es una espera temporal, que termina idolatrando el futuro. Pueden 
nacer solo de los instintos, “no nacen de la verdad ni de la justicia sino de la 
mentira, la injusticia o el desprecio a la condición humana”47. Unos esperan 
como si estuvieran en la sala de un consultorio esperando ser atendidos, pero 
eso tampoco es esperanza porque la espera pasiva no lo es, incluso puede 
esconder o disfrazar la desesperanza, y la impotencia. Otra manifestación de 
estas últimas es la de la “frase hecha y el aventurerismo, del desprecio por 
la realidad”48, que se oculta con tener siempre algo que decir o hacer para 
no asumirla. Aunque ser esperanzado es estar activo, no implica ser activista. 
Mucha gente está activa todo el tiempo, para no enfrentar la realidad o a sí 
mismos, porque en sí no tienen esperanza.

Esta virtud teologal ni se centra solo en la historia, ni tampoco solo más allá 
de ella; comienza aquí, reconociendo cuáles manifestaciones son para construir 
el Reino y para la eternidad. Porque, como dice González de Cardedal, las 
más profundas son las eternas, aunque las circunstancias puedan desatenderlas, 
reprimirlas y hasta enterrarlas. La esperanza es paradojal, porque es una espera 
sin garantía, que implica según Fromm “estar presto en todo momento para lo 
que todavía no nace, pero sin lugar a desesperarse si el nacimiento no ocurre en 
el lapso de nuestra vida.”49 Porque es más que un estado momentáneo, es una 

45	 Boff y Moltmann, ¿Hay esperanza para la creación amenazada?, 18.
46	 Olegario Gonzalez de Cardedal, Raíz de la esperanza (Salamanca: Sígueme, 1996), 215.
47	 Gonzalez de Cardedal, Raíz de la esperanza, 216.
48	 Fromm, La revolución, 20.
49	 Fromm, La revolución, 18.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 113

forma de ser, que refiere no solo a lo que esperamos de Dios, sino también de 
lo que Dios espera de los seres humanos.

Leonardo Boff afirma que si la esperanza se coloca solo en el cielo, 
mencionando a la vida presente “peyoratiνamente como el tiempo de la 
prueba”50, solo la Parusía inaugurará el Reino, y el presente no valdría para 
nada. “Esta cοncepciόn de un Dios sin el mundo ha ayudado por cierto a 
generar en los tiempos modernos la visiόn de un mundo sin Dios”51. Si toda 
la esperanza se coloca más allá de la historia, todo sufrimiento terreno podía 
quedar minimizado, porque lo importante está en ese más allá. Esto es muy 
peligroso, porque lo vivido en la historia sería despreciable, cuando es en ella 
donde el Reino comienza a construirse. Por el contrario, si se centra solo aquí 
en esta línea temporal, como suele suceder ahora en la postmodernidad, como 
no se tienen certezas empíricas de lo que sucede en el más allá, se corre el 
riesgo de creer que hay que vivir y experimentar todo hoy, sin considerar las 
consecuencias negativas. Boff propone que la escatología “nos dice que nο 
debemos conceder ni tanto al cielo ni tanto a la tierra, porque el cielo comienza 
en la tierra. Εl Reino de Dios nο es el mundo totalmente distinto sino totalmente 
nuevo. Si fuese totalmente distinto, ¿qué relaciόn podría tener con nosotros?”52.

Desde esas consideraciones, podemos afirmar que nuestra noción 
de esperanza se basa en el optimismo ontológico divino basado en el mito 
genesíaco, cuando Yahveh primero repitió seis veces que todo lo creado es 
bueno, y al finalizar su acto amoroso creador, afirmó que todo es muy bueno. 
Las contradicciones y comportamientos anti-Reino de los seres humanos no 
tienen que destruir la confianza. Creemos que en un momento la Creación 
entera “dará signos de que ha llegado a su final para dar paso a una vida nueva 
y liberada que ninguno de nosotros puede imaginar ni comprender. El final de 
la historia no es el caos, la destrucción de la vida, la muerte total, un día de 
ira y de venganza, sino de liberación”53.  Por eso se la relaciona con un parto, 

50	 Leonardo Boff, Hablemos de la otra vida (Santander: Sal Terrae, 1979), 30.
51	 Boff, Hablemos de la otra vida, 31.
52	 Boff, Hablemos de la otra vida, 34.
53	 José Pagola, “Indignación y esperanza: no hemos de vivir atrapados por el miedo o la ansiedad”, http://

www.teologiahoy.com/secciones/seguir-a-jesus/indignacion-y-esperanza-no-hemos-de-vivir-atrapa-
dos-por-el-miedo-o-la-ansiedad



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis114

es decir, la transición crítica de un estado de vida a otro. Y eso nos lleva a 
preguntarnos junto con José Pagola:

¿Cómo estamos viviendo estos tiempos difíciles para casi todos, 
angustiosos para muchos, y crueles para quienes se hunden en la 
impotencia? ¿Estamos despiertos? ¿Vivimos dormidos? Desde las 
comunidades cristianas hemos de alentar la indignación y la esperanza. 
Y solo hay un camino: estar junto a los que se están quedando sin nada, 
hundidos en la desesperanza, la rabia y la humillación54. 

Por lo tanto, es importante favorecer aquello que puede permitir el 
crecimiento de una verdadera esperanza y luchar contra lo que puede ahogarla. 
¿Cómo hacerla crecer en las personas?: con ayuda mutua, despertar la 
confianza, desarrollar actitudes positivas, mutua acogida, mirando experiencias 
donde esto ya sucede, conectarnos, compartir, celebrar. Ahora bien, ella no 
solo es una virtud teologal, es un principio constitutivo de ser. “Está inscrita 
en la estructura misma del ser humano: en su conciencia, en su libertad, en su 
historicidad, en su relación a y con los otros, en su relación a y con el mundo. 
[…] El ser humano vive en cuanto espera”55. Es parte de nuestra conciencia de 
finitud y trascendencia, de la convivencia entre la inquietud y la plenitud, por 
eso está relacionada con la libertad, porque “la mirada confiada al futuro libera 
a la quebradiza libertad humana de la frustración que genera la inseguridad de 
no lograr la propia realización”56. 

La esperanza nos conecta con lo que aún no es real. Como afirmaba el 
filósofo Ernest Bloch: “vivimos rodeados de la posibilidad, no solo de la 
presencia.”57 La realidad va escribiéndose, no está cerrada o predeterminada, 
es un proceso. Se caracteriza por “su disposición hacia algo, hacia un adónde 
todavía no devenido, por su latencia de algo. Y ¿cuál es ese algo al que tiende?: 
un mundo que nos sea más adecuado, sin sufrimientos indignos, sin temor, 
sin alienación de sí, sin la nada”58. La teóloga María Clara Bingemer, por otra 
parte, sostiene que la plenitud de cada ser humano está relacionada con la del 

54	 Pagola, “Indignación y esperanza…”. 
55	 Juan José Tamayo Acosta, Para comprender la escatología cristiana (Estella: Verbo Divino, 1993), 20.
56	 Tamayo Acosta, Para comprender la escatología cristiana, 20.
57	 Ernest Bloch, “Man as possibility”, Cross Currents 18 (1968): 279.
58	 Ernest Bloch, El principio esperanza I (Madrid: Aguilar, 1977), XXVII.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 115

universo. Al estado final de “realización máxima, de felicidad suprema, de 
amor infinito”59 el cristianismo lo denomina “cielo”. Por eso, el “cielo” no es 
un lugar para habitar, sino un estado para seguir siendo. No podemos inferir 
propiamente que al morir las personas “estén en el cielo, lo mismo que se está 
en un lugar determinado espacialmente. Con Cristo, por Cristo y en Cristo, 
“son el cielo”. Y “siendo” el cielo, son más que nunca precisamente aquello 
que Dios soñó que fueran: personas”60.

Entonces, como expresa el filósofo y psicoanalista Sebastián Politi, la 
esperanza es la raíz de la vida y la virtud del caminante: “la estrella que lo 
guía, la fuerza que lo impulsa, el motivo que lo despierta y fortalece”, y se 
pregunta: “¿tiene algún sentido soñar y luchar por un mundo distinto, si quizás 
éste nunca llega o llega demasiado tarde para mí y para unos cuantos millones 
de seres humanos más?”61. Creemos que sí. Porque no solo la fe es don y tarea, 
sino que la misma existencia lo es, más allá de las creencias. La existencia nos 
ha sido dada, no nos hemos creado a nosotros mismos en la unión de células 
de nuestros progenitores, ni nos hemos insuflado la existencia, al modo en que 
Dios lo hizo en el mito del Génesis. Existir entremezcla nuestra materia con 
la responsabilidad de nuestra libertad, y la solidaridad presente y futura con lo 
creado.

En un buen sentido, podemos decir que la esperanza es inconformista, 
“confía en el advenimiento de un futuro nuevo, pero no de manera ciega y 
pasiva, sino comprometiéndose en su construcción. El optimismo que emana 
de la esperanza nunca es ingenuo, sino militante”62, porque ella se constituye en 
el motor de la historia, pero esta virtud teologal tiene que ir acompañada de un 
“análisis científico-crítico de la sociedad, sino quiere incurrir en el fanatismo o 
en la impotencia”63. Tamayo Acosta agrega a esta reflexión que la teología de la 
esperanza necesita sustentarse en la antropología de la esperanza para no “caer 
en la falsa confianza de una salvación trascendente que descuide la salvación 
histórica”64, o que crea que tiene garantía de no sufrir frustración o injusticias, o 

59	 María Clara Bingemer y Juan Bautista Libanio, Escatología cristiana (Buenos Aires: Paulinas, 1985), 289.
60	 Bingemer y Bautista, Escatología cristiana, 289.
61	 Sebastián Politi, Una música infinita (Buenos Aires: San Pablo, 1993), 8.
62	 Tamayo Acosta, Para comprender la escatología cristiana, 26.
63	  Bloch, El principio esperanza I, 188.
64	 Tamayo Acosta, Para comprender la escatología cristiana, 27.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis116

que por ser cristiana ya obtiene un pasaporte directo a la “patria celestial”. Esta 
virtud teologal es la que nos impulsa a seguir viviendo pese a las situaciones 
anti-Reino que podemos experimentar y/o fomentar en la realidad. Es la que 
sustenta nuestra búsqueda de sentido vital, y merece que demos razón de ella 
para ser des-cubierta entre las sombras, para que alumbre a la Creación cada 
vez con mayor fuerza. 

Moltmann sostiene además que cristianismo y escatología son inseparables. 
La segunda no es un apéndice, sino el fundamento de la “esperanza y orientación 
hacia el futuro y, por ello, apertura y transformación del presente.”65. En el 
análisis de este autor influyen las aportaciones exegéticas de su tiempo y 
la antropología de la esperanza de Bloch, sobre todo su texto El principio 
esperanza, que lo hace interpelar sobre la propia teología cristiana, y lo lleva a 
escribir su obra Teología de la esperanza en 1964. En esa teología convergen 
la historia de la esperanza bíblica, los movimientos modernos concernientes a 
la libertad, y los movimientos sociales y religiosos propios de los años sesenta. 
Este autor basa su tesis en Jesús como personificación plena de esta virtud (Col 
1,27), y separa los enunciados de la experiencia y la escatología, diciendo que 
“entran en colisión con la realidad experimentable en el presente, constituyen 
la condición de posibilidad de experiencias nuevas. No pretenden iluminar la 
realidad que está ahí, sino la que viene”66. Por eso surge un conflicto entre 
experiencia y esperanza (Rom 8,24-25), que implica que esta última no puede 
conformarse con la presencia del sufrimiento, el mal, la muerte, sino que 
muestra su fortaleza esperando contra toda esperanza. Por otra parte, este autor 
considera que si esta virtud teologal va en contra de la realidad, no es por falta 
de realismo, y que así como “la filosofía de la esperanza entiende al mundo 
como una encrucijada de procesos, la teología de la esperanza lo concibe como 
lleno de todas las posibilidades del Dios de la esperanza”67.

En estructuras clásicas de la teología de la creación, se comprendía 
primero a la creación y luego a la escatología, en términos cronológicos, o 
bien desde un esquema donde las cosas volverán a ser al final igual que al 
principio. En dicho esquema la redención era entendida como restauración 

65	 Jürgen Moltmann, Teología de la esperanza (Salamanca: Sígueme, 1969), 20.
66	 Moltmann, Teología de la esperanza, 22-23.
67	 Moltmann, Teología de la esperanza, 32.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 117

de la creación original, donde la encarnación parecía ser un plan B divino 
para encauzar lo torcido. Moltmann, junto con Ruiz de la Peña, indican que 
creación y escatología están intrínsecamente relacionadas. El mito creacional 
plasmado en el Génesis, inspirado en los escritos de pueblos vecinos y de la 
experiencia de Israel, no debe ser considerado como un intento de explicar 
literalmente lo acontecido, sino como uno de manifestar su fe en Yahveh desde 
lo que ellos mismos vivieron y contemplaron. Por eso, Moltmann afirma que la 
nueva Creación no marcará el fin del tiempo, sino “la apertura de todo sistema 
de vida finito a la infinitud.”68 La esperanza que sostiene la vida no es solo un 
tranquilizante emocional, ni un optimismo ciego, tampoco es un fundamento 
teórico o una ideología. Por eso, esa virtud tiene los ojos bien abiertos para 
seguir creyendo aún en medio de las crisis y los sufrimientos, manteniéndose 
activa en medio de los contratiempos, y evitando caer en depresión, resignación 
o violencia, porque sobre todo es perseverancia.

3.1. Somos personas de esperanza

Entonces, si desde la primera partícula subatómica creada sabemos que 
está el amor trinitario y su visto bueno sobre toda la Creación, ¿cómo no tener 
esperanza?  Ser cristianos implica ser personas de esperanza. Cuando creemos 
en el mundo, lo hacemos en sus potencialidades, en su continuo hacerse. 
“Decir que el mundo es ‘bueno’ o ‘bello’ es proclamar que un día lo será. Y 
como sabemos que el hombre está unido al mundo como por un pacto, esta fe 
es, en realidad, un proyecto, un deseo de trabajar para que el mundo llegue a 
bien”69. Por eso, cuando en el Génesis quien crea contempla lo creado e indica 
que todo está “muy bien”, no refiere a algo definitivo o acabado. Su actividad 
creadora cesa hacia el séptimo día, según el relato del Génesis, pero la obra 
continúa en manos humanas. Su mirada hacia lo existente le hace decir que 
es bueno haberlo hecho, pero con vistas a un nuevo camino que nos implica 
como creaturas. Esto está basado no solo en lo que fue, sino que nos hace 
mirar hacia adelante gracias a la esperanza sembrada como don en nosotros. 
Ella es una de las virtudes que Pedro nombra en una de sus cartas, como uno 
de los fundamentos de nuestra fe y de la que tenemos que dar cuenta a quien 
nos pida respuestas sobre ella (1 Pe 3,15b), y Pablo la menciona como la que 

68	 Jürgen Moltmann, El futuro de la creación (Salamanca: Sígueme, 1979), 159.
69	 Gerard Auzou, En un principio Dios creó al mundo (Estela, Navarra: Verbo Divino, 1976), 284.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis118

no defrauda (Rom 5,5)70.  Y Erich Fromm, más tarde, la definirá como una 
“revolución”, que en la actualidad podemos considerar como contracultural.

Los seres humanos esperamos muchas realidades; algunas son más 
inmanentes, otras más trascendentes. Es necesario distinguir entre las esperas 
y las esperanzas. Freire iluminaba esta diferencia de la siguiente manera. En 
distintos ámbitos, los seres humanos pueden esperar que mañana llueva, que un 
hijo tenga una buena vida, llegar sin deudas a fin de mes, terminar una carrera. 
Esperar también en un consultorio médico, que venga el colectivo o a ser 
atendido mientras estamos en la fila de un banco. Esperar una vida plena más 
allá porque en esta vida no se encuentra plenitud, o esperar ganarse la lotería en 
esta vida porque no se cree en otra más allá de esta. Pero eso no es esperanza. 
En realidad son esas esperas temporales que terminan siendo pasividades. La 
esperanza cristiana no es pasiva, ni aburrida, ni implica desmerecer la historia o 
desentenderse de ella71. Por eso Fromm expresa que ella es paradoja: “es como 
el tigre agazapado que sólo saltará cuando haya llegado el momento preciso” 
y que “ni el reformismo fatigado ni el aventurerismo falsamente radical”72 la 
expresan. Tampoco es racional, es sobre todo praxis, una forma de ser, pero 
no es activismo73. Muchas personas activas son pasivas en la esperanza, 
porque pueden esconder la evasión de una realidad que no nos convence; si 
bien esta virtud teologal puede destrozarse por malas experiencias, también se 
gesta sobre ellas. Francisco también diferenció al optimismo de la auténtica 
esperanza cristiana: Jesús.

El optimismo es una actitud humana que depende de muchas cosas; pero 
la esperanza es otra cosa: “es un don, es un regalo del Espíritu Santo y por 
esto Pablo dirá que no decepciona jamás”. Y también tiene un nombre. 
Y “este nombre es Jesús”: no se puede decir que se espera en la vida si 
no se espera en Jesús. No se trataría de esperanza sino de buen humor, 
optimismo, como en el caso de las personas positivas, que ven siempre el 
vaso medio lleno y nunca medio vacío74.

70	 Podemos realizar un recorrido histórico dentro de la antropología teológica de la esperanza en Pedro Laín 
Entralgo, Antropología de la esperanza (Barcelona: Guadarrama, 1978). 

71	 Fromm, La revolución, 20.
72	 Fromm, La revolución, 21.
73	 Fromm, La revolución, 23.
74	 Francisco, “Jesús es la esperanza”, Misas matutinas en la Capilla de la Domus Sanctae Marthae, 9 de 

septiembre de 2013.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 119

Ahora bien, ¿qué esperamos?, ¿quién es este Dios de la esperanza?  
Olegario González de Cardedal afirma que Dios es memoria viva, pura 
presencia y realidad que nos lleva hacia adelante, anticipando el futuro. “La 
esperanza no es, por tanto, una propiedad de Dios, sino el don que él otorga 
a los hombres. Dios es el que por amor nos abre su futuro y con su promesa 
nos lo garantiza. Así da que esperar, funda la esperanza y sostiene a los que 
esperan. En este sentido es Dios de la esperanza”75. Y como sus creaturas, 
expectamos la trascendencia, la construcción plena del Reino, de ser-en-Dios, 
en una nueva creación donde repliquemos lo relatado en el mito del jardín del 
Edén, pero ahora de manera real, y sostenida en Jesucristo, quien es base y eje 
de nuestra esperanza. Ahora bien, no solo los seres humanos esperamos en el 
plan Trinitario, sino que la Trinidad también espera de nosotros, porque parte 
de su optimismo ontológico hacia lo que ella misma creó. Esperar, por eso, 
implica “confiar encontrar a Dios, y confiar encontrarse a sí mismo”76. Y desde 
allí, González de Cardedal concluye que la esperanza se hace oración, ofrenda 
y paz.

¿Qué espera la Trinidad de cada uno de los seres humanos? En principio 
que seamos felices, y que esa felicidad incluya relaciones sanas, ecológicas, 
entre todos los seres humanos, con el resto de la Creación y con Ella. Espera 
de cada uno “que revivan en el mundo su amor, que dejen sentir su santidad 
y sean los hijos que hacen pensar a los demás en el Padre, admirándole y 
amándole ante la bondad que aquellos reflejan”77. Porque la Trinidad respeta 
a su propia Creación, nos espera “como un Padre espera a su hijo, un amigo a 
su amigo, un creador a su criatura y un aliado a su compañero de alianza” para 
que colaboremos en su proyecto creador, seamos solidarios corresponsables en 
nuestras comunidades para llevar a todo y a todos a la plenitud.

4. La Pedagogía de la esperanza

	 La esperanza no solo es algo interno, también puede ser aprendida, 
y se desarrolla y fortalece a través de las experiencias humanas que implican 
confianza en el futuro, en las personas y el mundo que las rodea, y cuando cada 
uno pone al servicio de los demás la Gracia recibida (1 Pe 4,10) para estimular 
75	 Gonzalez de Cardedal, Raíz de la esperanza, 186-187.
76	 Gonzalez de Cardedal,  Raíz de la esperanza, 244.
77	 Gonzalez de Cardedal, Raíz de la esperanza, 273.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis120

a las personas a “actuar, crecer, emprender nuevas tareas y proponerse nuevas 
metas”78. Si tenemos esperanza, podemos contagiarla. No hace falta hacer 
grandes cosas, se trata de vivir con actitud de espera confiada, de ser santos en 
lo cotidiano (GEx 14,63,169), y tener actitudes positivas y proactivas. Por eso, 
Pagola dice que con no hacerle la vida más difícil a otros, con no contaminar 
los ambientes no solo con basura, sino tampoco con pesimismo, amargura 
o mediocridad, con no envenenar a otros no solo con químicos o venenos 
naturales, sino tampoco con rencor, resentimiento, egoísmo, ya estamos 
sembrando un clima de vida, y podemos ser un pequeño signo del Dios de la 
esperanza79.

Como vimos, las personas desesperanzadas tienen actitudes negativas, y 
van expandiendo esa actitud a distintos aspectos de su propia vida y la de 
otros. Para que tengan una nueva visión, tienen que encontrarse con personas 
esperanzadas que les den testimonios de vida, que no quieran restarle importancia 
a cómo se sienten, ni apurar sus procesos. Esto implica acompañarlos –al modo 
que Jesús tuvo en Emaús– a su ritmo para salir del tiempo de crisis o duelo, 
y sembrarles esperanza para el futuro desde la certeza de que nuestro Dios no 
nos abandona. (Dt 31, 6; Sal 118,6; Jer 31,17; 1 Tes 5, 14-15).

En nuestras culturas actuales, donde los medios de comunicación difunden 
noticias con campañas amarillistas, adormecimientos y fake news, no es fácil 
destacar lo sano y positivo que también sucede. Vende más un padre o madre 
que violenta o mata a sus hijos, que unos que los llevan al colegio o los cuidan 
todos los días. Lo extra-ordinario se comercializa primero, pero no de manera 
positiva; nos muestra lo que somos capaces de hacer en lo malo, pero que no 
es lo usual, por eso moviliza y llama la atención. No obstante, allí también 
hay algo valioso: si aún somos capaces de conmovernos con las injusticias, las 
violencias, las exclusiones, estamos vivos –no solo transcurrimos en la vida– 
y somos bienaventurados. Sabiendo que lo ordinario, bueno y esperanzado 
camina por lo bajo, y no siempre sale a la superficie, pero que igual, como 
afirmaba Francisco, ya contiene el milagro en germen80, necesitamos visibilizar 
la esperanza, para que, como dice Pagola, podamos “positivizar más nuestra 

78	 José Antonio Pagola, Es bueno creer. Para una teología de la esperanza (Madrid: San Pablo, 1996), 105.
79	 Pagola, Es bueno creer, 106.
80	 Francisco, “Ángelus”, 16 de junio 2024.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 121

mirada y nuestra actitud. Contagiar mirada positiva, pensamientos, sentimientos, 
actitudes positivas, es engendrar esperanza”81. Si un desesperanzado se siente 
acompañado, es probable que cambie su actitud. Allí también damos razón de 
esta virtud teologal, le llevamos aire para respirar (Tes 5,1).

Las personas y comunidades esperanzadas no son resignadas, sino 
proactivas para no conformarse y al menos intentar cambiar esa realidad. 
La esperanza entonces “transforma a la comunidad cristiana en fuente de 
impulsos siempre nuevos que incitan a realizar aquí el derecho, la libertad y 
la humanidad, a la luz del futuro anunciado que debe venir. Esta comunidad 
cristiana está obligada a la “responsabilidad de la esperanza” que hay en ella 
(1 Pe 3,15)”82. La Pedagogía de la esperanza, desarrollada principalmente por 
Paulo Freire, es importante para nuestro contexto latinoamericano, y para 
acompañar a los oprimidos actuales; él tuvo desde niño como referente a Jesús 
como pedagogo, poseedor de la Verdad, pero quien no buscaba imponerla o 
transferirla. 

Él mismo Verdad, Verbo que se hizo carne, Historia viva, su pedagogía 
era la del testimonio de una Presencia que contradecía, que denunciaba 
y anunciaba. Verbo encarnado, Él mismo Verdad, la palabra que de Él 
emanaba no podría ser una palabra que, dicha, de ella dijese que  fue, 
más una palabra que siempre estaría siendo. Esta palabra jamás podría 
ser aprendida si no fuese aprehendida y no sería aprehendida si no fuese 
igualmente por nosotros “encarnada”. De ahí la invitación que Cristo nos 
hizo y porque nos hizo sigue haciéndonos – el de conocer la verdad de su 
mensaje en la práctica de sus más mínimos pormenores.83

Este pedagogo afirmaba que la palabra de Jesús “no es sonido que vuela: 
es Palabracción” para que no se burocratice, o se vacíe del dinamismo del 
eterno “estar siendo”. La Pedagogía de la esperanza es también “palabracción”, 
porque como hemos visto, para que esta virtud sea verdadera tiene que ser 
activa. 

81	 Pagola, Es bueno creer, 31.
82	 Pagola, Es bueno creer, 31.
83	 Freire, “Conocer, practicar, enseñar los evangelios…”, 7.  



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis122

4.1. Esperar contra toda esperanza (Rom 4,18)

La esperanza confronta a la realidad, protesta y nos despierta de la apatía, 
la resignación, la indiferencia, la dejadez de pensar que alguien o algo más lo 
hará, y “combate la atrofia espiritual de los satisfechos”84. Nos transforma en 
in-quietos, no desde un activismo infértil, sino porque nos insta al movimiento 
constante hacia una vida histórica más sana que prefigure la Vida plena del 
Reino. Tampoco implica trabajar permanentemente para comprar y consumir 
más y seguir trabajando para pagar lo que no llegamos a disfrutar, para acaparar 
todo y ya, sino el trabajo para el Reino que tiene otros valores, que se opone a 
“transar” con un sistema que explota, humilla, excluye y mata. La esperanza 
cristiana nos propone así trans-formar la realidad, para que cada vez se parezca 
más al Reino. No es una interpretación subjetiva de lo que queremos ver, ni 
una visión romántica que diluye la crítica y la responsabilidad. Es sobre todo 
fe, compromiso activo, actitud vital, planificación consciente, amor hacia toda 
la Creación y uso responsable de las técnicas que nosotros mismos creamos.

Pedro, cuando habló a los cristianos de Asia Menor, les indicó que 
siempre estén dispuestos a dar razón de la esperanza que tenían (1 Pe 3,15). 
¿Por qué tendrían que hacerlo? ¿No bastaba con su fe y sus obras? Más allá 
de contener la fe en la salvación y la resurrección de Jesús, la esperanza es 
una actitud interior, que necesita expandirse para que los demás sepan que la 
tenemos, y para contagiarla. La Buena Nueva no es privatista, lleva la misión 
de ser universal (Mc 16,9-15). La espera que este discípulo proclamaba era 
contracultural, porque implicaba un cambio en el estilo de vida, y al mismo 
tiempo incluía no solo una acción teórica, sino también performativa, porque 
como decía Pablo: el amor de Cristo nos trans-forma (2 Cor 3,17). 

Asimismo, esta praxis tenía y tiene que incluir la alegría, porque una 
espera en algo funesto, destructivo, violento o triste no sería cristiana. El 
valor de la alegría en la transmisión del Evangelio es una de las insistencias 
del Papa Francisco en la actualidad, porque parafraseando a San Francisco 
de Sales: se atraen  más moscas  con una gota de  miel  que con un barril de 
vinagre85. Hay alegría porque la salvación es propuesta para todos, porque la 

84	  Pagola, Es bueno creer, 32.
85	 Francisco de Sales, Introduccion a la vida devota (Madrid: Palabra, 1980), 200.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 99-131

Mariel Alejandra Caldas 123

“sobreabundancia que expresa la lógica del Don de Dios que confiere la Vida 
es una de las categorías de la esperanza, ya que ella nos ayuda a alcanzar los 
bienes cuya adquisición son gracia de Dios y no conquista humana”86. Hay 
alegría porque llevamos una Buena Noticia al mundo.

Además de dar razones de ella, se nos pidió esperar incluso cuando 
pareciera que ya no hay ninguna salida, como cuando Jesús murió. Al afirmar 
que tenemos que esperar contra toda esperanza (Rom 4,18-21), se nos muestra 
el modo de confiar y de vivir hoy, porque nuestra fe, nuestro amor y nuestra 
esperanza no son solo para la Vida futura, sino que se plantan desde la historia. 
Y en relación con esta última virtud, ella nos compromete desde este tiempo 
para luchar “por un mundo más justo y digno para todos, especialmente para 
los pobres y olvidados”87. Por eso, la esperanza en el Reino no es solo intimista 
y contemplativa, sino también y sobre todo activa; tiene el corazón en el Cielo 
pero pies y manos en la tierra. Comienza en la historia, en esta vida, porque 
“la esperanza en un futuro más allá de la historia, nos compromete mucho más 
con la suerte de esta historia”88. Por otra parte, esta virtud no es individual, sino 
comunitaria, colectiva. La Buena Noticia es para todos, es de todos. No hay 
privatización ni de Dios, ni de su Evangelio, porque su pueblo se compone de 
todas las personas del mundo (LG 13), porque Jesucristo ha salvado a todos en 
la Cruz y porque la Ruah se derrama en todo lo creado. Esto nos otorga un plus 
de fuerza para sostenernos en medio de las crisis actuales89. Asimismo, esta 
virtud teologal no es idílica o novelada; es certeza, es confianza, es impulso a 
caminar, a salir a pesar de los peligros de la vida porque nos indica el rumbo a la 
santidad (GEx). El Beato Cardenal Pironio sostenía que “la esperanza nos pone 
de cara a la Luz definitiva… La esperanza ilumina las sombras provisorias –a 
veces dolorosamente oscuras– de nuestro camino”90.  Ella no es garantía de 
una vida sin inconvenientes, es una actitud, una utopía y una manera de ser 
y de vivir. Porque nuestra fe cristiana no está únicamente tensionada hacia el 
futuro, sino que también es transformación de la realidad presente, no solo para 
la especie humana, sino para toda la Creación.

86	 Carlos María Galli, “Dar razón de nuestra esperanza en Dios-Amor”.  Teología 96 (Agosto 2008): 263.
87	 Carlos María Galli, “Dar razón de nuestra esperanza en Dios-Amor”, 268.
88	 CEA, Jesucristo Señor de la historia, (Buenos Aires: Oficina del Libro, 2000), 16.
89	 Carlos María Galli, “Dar razón de nuestra esperanza en Dios-Amor”, 284.
90	 Eduardo Pironio, Queremos ver a Jesús (Madrid: BAC, 1980), 263.



Conclusión: hacia una “esperanzacción”

Seguir pensando en las crisis ambientales y sociales, en el inminente 
colapso planetario podría quitarnos el aliento y las ganas de vivir en esta 
historia, pero sabemos en quien hemos puesto nuestra confianza (2 Tim 1,12), 
por eso podemos decir: Dum spiro, spero. Esta virtud teologal es aire fresco en 
la actualidad. Dar razón de la esperanza significa así hacerlo desde la propia 
vida y la propia espera, y de Jesucristo y su mensaje, ya que Él es nuestra 
Esperanza. El tiempo de la espera no disminuye el fervor de esta misión, sino 
que lo templa y fortalece. Demostrar los motivos de nuestra esperanza con la 
vida puede incluir incluso la martiría, porque se relaciona con la libertad de 
dar la vida por la coherencia de nuestra fe. Ese testimonio habla de la fe y de la 
espera confiada, porque ya desde su raíz griega martyrium es traducido como 
testimonio, implica “dar razón” más allá de la teoría y la reflexión, si no sobre 
todo es un testimonio de vida. 

Por eso, la ecoteología de la esperanza que proponemos es más que una 
teoría o un conjunto de acciones para hacer. Es un estilo de vida; en realidad es 
un conjunto de acciones para alcanzar lo que queremos ser. Implica un nuevo 
modo de habitar la Creación, conviviendo como una gran y sana familia; no es 
una visión romántica o irreal de la vida, sino que está profundamente afianzada 
en la Buena Nueva del Evangelio que es para todos. Su fundamento en este 
escrito es dialógico y respetuoso, pero también profético y, en particular, 
denunciante de todo lo que imposibilita el crecimiento del Reino en la historia. 
Francisco ha repetido en numerosas ocasiones frases tales como “nadie se salva 
solo”, o “todo está conectado”. Esto es porque requiere un plan integral para 
nuestro crecimiento comunitario, en la misma “Casa Común”, no solamente 
para que los seres humanos vivamos mejor, sino que incluye a todos los 
componentes de la Creación, por tanto es para una nostridad cósmica91.

Desde ese plan comprenderemos la importancia de gestar conciencia de 
la responsabilidad que tenemos en nuestras acciones cotidianas, elecciones, 

91	 En este punto, debemos destacar las experiencias y sabidurías de muchas culturas y pueblos originarios y 
ancestrales, que vivían en armonía entre ellos y sus ambientes generando ese nosotros.  Sugerimos pro-
fundizar por ejemplo en el concepto de Sumak Kawsay, Sumakawsay o Buen Vivir. Ver Atawallpa Oviedo 
Freire, Buen vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y revolución alter-nativa. Una propuesta desde 
los andes para salir de la crisis global (Buenos Aires: Ciccus, 2013). 

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis124



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

palabras y silencios; y también conectar a los seres humanos entre sí más allá 
de creencias, campos de inserción teórica y práctica, expresiones artísticas 
y contextos, así como a los seres humanos con los demás integrantes de la 
Creación. Todos somos reflejo trinitario, y a los seres humanos nos toca la 
especial misión de cuidar de manera consciente, no solo por conveniencia, 
sino por convivencia. Asimismo, buscaremos salir de las meras protestas, 
del miedo paralizante o de la espera pasiva que descansa en que otros hagan, 
incluso en las invenciones desde las ciencias o las técnicas. Las crisis socio-
ambientales actuales pueden ser vistas como una etapa para la transformación, 
una nueva oportunidad, y parte de nuestra tarea en la Creación. Ahora, tenemos 
que hacernos cargo desde la fe adulta y la responsabilidad social y ambiental, 
y promover acciones de cuidado de toda vida. Por lo tanto, hoy más que nunca 
no se puede ser creyente y no ser ecológico (en inglés hay una construcción 
que refleja está búsqueda: be-cology).

La esperanzacción desde la ecoteología de la esperanza no es solo una 
profundización teórica, sino también vital y sobre todo espiritual. Nos permite 
cuestionarnos sobre nuestras prácticas cotidianas, las palabras que utilizamos o 
no, los binomios o dicotomías que mantenemos, por ejemplo: sobrenaturaleza 
y ser humano por separado, o los roles de las personas trinitarias en la Creación; 
también, sobre nuestras prácticas eclesiales, o nuestras hostias armadas casi en 
su totalidad por trigo transgénico y con agrotóxicos y agua con glifosato, o 
en los alimentos provenientes del maltrato laboral o trabajo infantil que luego 
repartimos en Cáritas, sobre los mercados de donde proviene lo que compramos 
en y para nuestras instituciones. Asimismo, percibimos si hablamos de una 
pastoral ecológica inseparable de una seria y responsable pastoral social, si 
usamos o no plásticos descartables de un solo uso en nuestras reuniones y 
congresos, cómo tratamos a los empleados de nuestras instituciones católicas 
y a las personas que se acercan a ellas, si somos comunidades 7R92, si nuestros 

92	 Cuando se mencionaban las acciones necesarias para vivir ecológicamente utilizando economías circula-
res, solía usarse el término 3R (reducir, reutilizar, reciclar) proveniente de los impulsos de Greenpeace y el 
primer ministro de Japón en el 2004 durante la cumbre G8. En la actualidad este concepto se ha ampliado 
a 5R, 6R y 7R (rediseñar, reducir, reutilizar, reparar, renovar, recuperar y reciclar), ya que se considera 
que esas tres acciones no son suficientes para reducir el impacto ambiental de la actividad humana, en 
especial en la toma de decisiones sostenibles durante todo el ciclo de vida de los productos. Para la sigla 
7R no hay una sola fuente o autores de origen, sino que es una construcción colectiva basada en el modelo 
de economía circular que Ellen MacArthur creó en 1976.

Mariel Alejandra Caldas 125



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

espacios se piensan para que todos puedan estar y/o vivir en ellos, si hay 
coherencia entre lo que decimos y hacemos. 

Esta ecoteología particular nos permite también tener fundamentos 
teóricos sólidos para comenzar a superar el pesimismo antropológico, los 
malos entendidos sobre la materia –el cuerpo humano y el “cuerpo tierra”–. 
Como la materia creada ha surgido del amor divino, no hay maldad en ella, ni 
en el universo, ni en el ser humano. Es cierto que la libertad mal ejercida puede 
conducir a realizar acciones incorrectas, discriminaciones y exclusiones: a las 
mujeres, los pobres, los inmigrantes, la Tierra y sus habitantes, eso es parte 
también de cómo Dios nos ha creado: libres. Pero, la materia per se no puede 
ser catalogada de la misma manera. 

Como analizamos previamente, necesitamos renovar nuestras pedagogías 
para que las personas no sigan creyendo en un planeta infinito, con recursos 
naturales infinitos, y que no arreglen las acciones antiecológicas abonando 
multas, o solo buscando redimir sus faltas en una Reconciliación, sino para 
aumentar la conciencia ecológica y la interconexión entre todo y todos.  Las 
datos están, los verdaderos y los falsos –que son manipulados para beneficio 
de quienes manejan el dinero del mundo–. A todos los negadores, cegados por 
el dinero, con la soberbia de creer que siempre van a poder crear una técnica 
que solucione todo, o con la fe infantil para creer que Dios nos salvará antes 
del colapso, les tenemos que mostrar con el ejemplo que hay otro modo de 
convivir en el mundo que fue pensado para nuestra vida. Ya Robert Baden-
Powell, creador del Movimiento Scout, nos decía que “debemos dejar el 
mundo en mejores condiciones de las que lo encontramos”93. Sabemos que hay 
otros estilos de vida posible, con menos marketing, pero con más fecundidad; 
el propuesto por la Trinidad y plasmado en el Génesis, el que Jesús nos mostró 
con palabras y obras, es nuestro gran ejemplo de un modo de convivencia 
que tiene a la vida en el centro. Del libro de la Creación no aprendemos solo 
racionalmente y con palabras; aprendemos en la contemplación, el silencio, 
el diálogo sin egos, aprendemos también con el contacto físico y los sentidos. 
“Dios ha escrito un libro precioso, cuyas letras son la multitud de criaturas 
presentes en el universo […] que son continua revelación de lo divino” (LS 85). 
Desde esta actitud, escuchamos nuestra voz interior, la de nuestros hermanos 

93	 Robert Baden-Powell, “Ultimo mensaje de Baden Powell”, https://scouts.es/ultimo-mensaje-de-baden-powell/.

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis126



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

humanos y no humanos, la de Dios mismo hablándonos en los elementos de la 
Creación, en los demás seres94.

Quien aún espera está vivo, y mientras estemos vivos tenemos oportunidad 
de revertir la crisis ecológica actual, mientras mantenemos intacta la esperanza 
en la Nueva Creación. Ésta implica la fidelidad al plan divino, sin des-esperar 
ni defraudar; por lo tanto, tendremos que abrir claros en medio de las matas 
que impiden ver más allá, y buscar nuevos caminos. Esta virtud teologal 
ilumina la realidad, con una luz que tiene que ser más fuerte que las injusticias 
y exclusiones cotidianas. Conformarse con una realidad que nos lleva hacia el 
colapso, es quietismo, desesperanza y muerte. La esperanza es parte de nuestra 
ontología cristiana. Somos personas de esperanza, debemos dar razones de 
ella ante quienes nos las pidan, es nuestra tarea visibilizarla y contagiarla con 
proactividad y alegría. También tenemos que distinguir entre las esperas y las 
esperanzas, y sobre todo dejar de pensar que es algo para agregar a nuestra 
vida de fe.  Es decir, el desafío no será solo vivir “con” esperanza, si no “en” 
esperanza. La esperanzacción nos permitirá así hacerlo para conectar con 
nosotros, con los otros, con la Creación y con Dios, para empezar a mirarnos 
como Dios nos mira y actuar en consecuencia, y para que el Reino esté cada 
vez más instaurado en la historia.

Bibliografía

Alszeghy Zoltan y Flick, Mauricio. ¿Cómo hacer teología?. Madrid: San 
Pablo, 1982. 

Auzou, Gerard. En un principio Dios creó al mundo. Estela, Navarra: Verbo 
Divino, 1976.

Baden-Powell, Robert. “Ultimo mensaje de Baden Powell”. https://scouts.es/
ultimo-mensaje-de-baden-powell/.

Bingemer, María Clara y Juan Bautista Libanio. Escatología cristiana. Buenos 
Aires: Paulinas, 1985. 

Bloch, Ernest. El principio esperanza I. Madrid: Aguilar, 1977.
Bloch Ernest. “Man as possibility”. Cross Currents 18 (1968): 273-283.

94	 Murad, Ecoteología, 58.

Mariel Alejandra Caldas 127



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

Boff, Leonardo.  Ecología. Grito de la Tierra, grito de los pobres. Madrid: 
Trotta, 1996.

Boff, Leonardo. “Ecología y Teología de la Liberación”. https://leonardoboff.
org/2019/12/07/ecologia-y-teologia-de-la-liberacion/ 

Boff, Leonardo. “Elementos de una teología de la crisis”. Cuadernos del Cel 
(1971): 205-227.

Boff, Leonardo. Hablemos de la otra vida. Santander: Sal Terrae, 1979.
Boff, Leonardo y Jürgen Moltmann. ¿Hay esperanza para la creación 

amenazada? Santander: Sal Terrae, 2015.
Caldas, Mariel. De la conexión a la comunión. Tecnologías digitales y praxis 

pastoral. Buenos Aires: Parmenia, 2016.
CEA, Jesucristo Señor de la historia. Buenos Aires: Oficina del Libro, 2000.
Crisóstomo, Juan. “Homilías de las estatuas” III, 11-12. St. Chrysostom: On 

the priesthood; ascetic treatises; select homilies and letters, homilies 
on the statues. En Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 9. Editado 
por Philip Schaff. Edinburg: Christian Classic Ethereal Library, 1995. 
https://ccel.org/ccel/schaff/npnf109/npnf109/Page_359.html.

Figueroa, Juana. “El ser humano: sujeto moral de la ética ecológica”. 
Interciencia 37 (2012): 75-80.

Florio, Lucio. Teología de la vida en el contexto de la evolución y de la 
ecología. Buenos Aires: Ágape, 2015.

Francisco. Laudato Si’.  Encíclica sobre el cuidado de la Casa Común. Buenos 
Aires: Ágape, 2015.

Francisco. Gaudete et Exsultate. Exhortación apostólica sobre el llamado a la 
santidad en el mundo actual.  https://www.vatican.va/content/francesco/
es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html.

Francisco. Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXII Jornada Mundial 
de la Juventud 2017. “El Todopoderoso ha hecho cosas grandes en mí” 
(Lc 1,49)”. https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/
youth/documents/papa-francesco_20170227_messaggio-giovani_2017.
html 2017.

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis128



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

Francisco. “Jesús es la esperanza”. Misas matutinas en la Capilla de la Domus 
Sanctae Marthae, 9 de septiembre de 2013. http://w2.vatican.va/content/
francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130909_jesus-
esperanza.html.

Francisco. “Ángelus”, 16 de junio 2024. https://www.vatican.va/content/
francesco/es/angelus/2024/documents/20240616-angelus.html

Freire, Paulo. “Conocer, practicar, enseñar los evangelios. Notas para jóvenes 
seminaristas alemanes. Texto inédito escrito en Ginebra en 1977”. 
Tempo e presença 154 (1979): 7.

Fromm, Erich. La revolución de la esperanza. México DF: Fondo de Cultura 
Económica, 1970.

Fundación DeCyR y SPTFCyT, Nociones clave para una ecología integral. 
Tomo I. City Bell: Decyr, 2024. Edición en pdf.

Galli, Carlos María. “Dar razón de nuestra esperanza en Dios-Amor”. Teología 
96 (Agosto 2008): 247-288.

Gonzalez De Cardedal, Olegario. Raíz de la esperanza. Salamanca: Sígueme, 
1996.

Guridi, Román. Ecoteología. Hacia un nuevo estilo de vida. Santiago de Chile: 
Universidad Alberto Hurtado, 2018.

Leopold, Aldo. A Sand County almanac. Nueva York: Ballantine, 1970.
López Amós. “Salud, vida plena, salvación: miradas ecoteológicas”. Revista 

de Interpretación Bíblica Latino-Americana 80 (2019/2) 59-74.
Martínez Trujillo, Marta y Muriel Fernando Zapata. “Ecoteología: aportes de 

la teología y de la religión en torno al problema ecológico que vive el 
mundo actual”. Producción + Limpia 13 (2018): 92-105.

Mires Fernando y Joaquim Sempere. Ecología solidaria. Valladolid: Trotta, 
1996.

Moltmann, Jürgen. El futuro de la creación. Salamanca: Sígueme, 1979.
Moltmann, Jürgen. Teología de la esperanza. Salamanca: Sígueme, 1969.
Mosquera Zamudio, Nelly. “Paulo Freire, mirando su espiritualidad para 

nutrir el mundo de hoy”. Revista MSE,  100 años de  Paulo Freire. 

Mariel Alejandra Caldas 129



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

Caldas:  CLACSO, 2021, 15-17. https://www.clacso.org/wp-content/
uploads/2021/11/RevistaMSE.pdf. 

Murad, Afonso, Germán Mahecha, Alejandro Londoño, Alirio Cáceres, Carlos 
Diaz, Elda Suarez, Luis Espíndola, María Sanchez y Nohora Pedraza. 
Ecoteología. Un mosaico. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana San 
Pablo, 2016.

Murad, Afonso. Ecoteología: ventanas abiertas. Beccar: Poliedro Editorial de 
la Universidad de San Isidro, 2022.

Oviedo Freire, Atawallpa. Buen vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y 
revolución alter-nativa. Una propuesta desde los andes para salir de la 
crisis global. Buenos Aires: Ciccus, 2013. 

Pagola, José. Es bueno creer. Para una teología de la esperanza. Madrid: San 
Pablo, 1996. 

Pagola, José. “Indignación y esperanza: no hemos de vivir atrapados por el 
miedo o la ansiedad”.  http://www.teologiahoy.com/secciones/seguir-
a-jesus/indignacion-y-esperanza-no-hemos-de-vivir-atrapados-por-el-
miedo-o-la-ansiedad   

Pironio, Eduardo. Queremos ver a Jesús. Madrid: BAC, 1980.
Politi, Sebastián. Una música infinita. Buenos Aires: San Pablo, 1993.
Polkinghorne, John. El Dios de la dsperanza y el fin del mundo. Buenos Aires: 

Epifanía, 2005.
Roy May. Ética y medio ambiente: hacia una vida sostenible. San José Costa 

Rica: DEI, 2004. 
Ruiz de la Peña, Juan. Creación, Gracia, Salvación. Bilbao: Sal Terrae, 1993. 
Francisco de Sales. Introduccion a la vida devota. Madrid: Ed. Palabra, 1980.
Real Academia Española. Diccionario de la Lengua Española. Madrid: Espasa 

Calpe, 2014.
Sideris, Lisa. “Escribiendo recto en renglones torcidos: la ecología de 

Holmes Rolston. Teología y Teodicea”. The International Library of 
Environmental, Agricultural and Food Ethics 8. (2007): 77-101. https://
link.springer.com/chapter/10.1007/1-4020-4878-5_6  

Esperanzacción. La ecoteología de la esperanza como base de nuestras praxis130



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 181-196

Susin, Luiz C., Elaine M. Wainwright, y Felix Wilfred. “Editorial”. Concilium 
331 (2009): 335-339.

Tamayo Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teologico. Madrid: Trotta, 2002.
Tamayo Acosta, Juan José. Para comprender la escatología cristiana. Estella, 

Navarra: Verbo Divino, 1993.
Vélez Caro, Olga. “Teologías y métodos”. Theologica Xaveriana 153 (2005): 

29-52.

Artículo presentado en 30.03.2025 y aprobado en 06.05.2025.
Mariel Alejandra Caldas, argentina, tiene Doctorado en Teología por la 
Universidad Católica Argentina. Es docente e investigadora. 
Email: mcaldas@pioix.edu.ar; ORCID: https://orcid.org/0009-0000-9873-
0500.

.

Mariel Alejandra Caldas 131


