99

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

oe

NC

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0
INTERNATIONAL — (CC BY-NC 4.0)

DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582180

Esperanzaccion'. La ecoteologia de la esperanza como
base de nuestras praxis:

“Esperanzaccion”:. The ecotheology of hope as basis of our praxis

Mariel Alejandra Caldas*

Resumen

A diez afos de la Enciclica Laudato Si’y en el aio del Jubileo de la Esperanza, nos
encontramos inmersos en un gran periodo de crisis socio-ambiental que requiere
acciones urgentes. Por eso, para dar razones de nuestra esperanza (1Pe 3,15) en este
tiempo, proponemos una “ecoteologia de la esperanza”, que no es solo una teoria, un
espacio espiritual o un conjunto de acciones a realizar, sino un estilo de vida que nos
ayude a alcanzar lo que estamos llamados a ser. Implica un nuevo modo de habitar
la Creacién, conviviendo como una gran y sana familia, e intentando recuperar el
optimismo ontoldgico hacia los seres humanos. Desde alli proponemos al término
“esperanzaccion”, parafraseando a Freire y sus “palabracciones”, para implicar que
dar razon de la esperanza significa hacerlo desde los propios testimonios de vida.

T Profundizaremos sobre el concepto “esperanzaccion” en el préximo punto.

2 Este texto se basa en la investigacion realizada para la tesis doctoral de Mariel Caldas: Todo esta conec-
tado en nuestra “Casa Comun”. Aportes desde una ecoteologia de la esperanza para una sana ecologia
integral-social y ambiental, defendida en la Universidad Catolica Argentina en 2024.

3 Mantenemos la palabra en espafiol para expresar que son una sola realidad y no dos palabras juntas.

4 Universidad Catdlica de Cérdoba, Argentina, Unidad Asociada al Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (CONICET).

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



100 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

Palabras clave
Esperanza — ecoteologia — Casa Comun — crisis socio-ambiental
Abstract

Ten years after the Encyclical Laudato Si’ and in the year of the Jubilee of Hope,
we find ourselves immersed in a profound period of socio-environmental crisis that
requires urgent actions. Therefore, to give reasons for our hope (1 Pet 3:15) in this
time, we propose an “ecotheology of hope”, which is not merely a theory, a spiritual
space or a series of actions to be carried out, but rather a lifestyle that helps us achieve
what we are called to be. It implies a new way of inhabiting Creation, living together
as one large and healthy family, and seeking to recover ontological optimism toward
human beings. From there, we propose the term “esperanzaccion,” paraphrasing Freire
and his “action words” to imply that giving reasons for hope means doing so from our
own life stories.

Key words
Hope — ecotheology — common home — socio-ambiental crisis
Introduccion

A diez afios de la Laudato Si’ y en el afio del Jubileo de la Esperanza,
nos encontramos ante un gran periodo de crisis, que se percibe en los ambitos
familiares, institucionales, eclesiales, educativos, ambientales y sociales. Entre
estos ultimos, se incluyen los ecoldgicos, que engloban a las problematicas de
contaminacion del planeta, el aumento de la temperatura global, las grandes
sequias e inundaciones, los desplazamientos forzados, frecuentes catastrofes
climaticas, nuevas relacionalidades y brechas sociales, que evidencian un
nuevo tiempo a nivel mundial. Asimismo, desde la década del sesenta, podemos
observar un crecimiento en las criticas provenientes desde diversas ciencias,
manifestaciones artisticas, protestas sociales e incluso desde el magisterio
papal, en torno a la problematica ambiental y social. A ellas se han sumado
en los ultimos afios las criticas que reciben las tecnologias actuales y las
inteligencias artificiales, que agregan nuevas cuestiones a considerar. Las crisis
en la habitabilidad y relacionalidad en estos ambitos parecieran, en la mayoria
de los casos, percibirse desde una perspectiva apocaliptico-catastrofica, donde

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 101

todo tiende a la destruccion de lo conocido y se vaticina un fin inminente para
la humanidad y el mundo.

No obstante, el vocablo “crisis” no se define solo por eso. La Real
Academia Espafola, en su primera definiciéon para esta voz, expresa que
implica un “cambio profundo y de consecuencias importantes en un proceso
0 una situacion, o en la manera en que estos son apreciados’s. Entonces, toda
crisis trae nuevas posibilidades, que no siempre seran negativas. Pueden ser un
tiempo edificante y positivo, si se las aprovecha para tomar buenas decisiones y
generar experiencias tendientes a mejorar la realidad; para lo cual es necesario
analizarlas y transitarlas. Porque tal como menciona el Papa Francisco en
Laudato Si’, “los desafios estan para superarlos. Seamos realistas, pero sin
perder la alegria, la audacia y la entrega esperanzada” (LS 109). Este momento
de crisis ecologica nos llama asi a realizar profundos cambios a nivel personal
y comunitario, sobre todo desde nuestra fe.

Concebimos que es posible releer hoy la teologia de la Creacion con nuevos
aportes y desde el didlogo con otras disciplinas. Esta relectura tendra la certeza
de crisis que mencionamos, como punto de partida, pero con la proyeccion
puesta en la esperanza. “De la Creacién mirada en su primera dimensiéon como
un gran sacramento, un espejo en el cual Dios mismo se mira. Ya que ella es
entendida como algo muy bueno (Gn 1,31) y como destino de amor de Dios
(Sb 11,24-26), y porque tal como lo expresa el tedlogo Ruiz de la Pefa, “la
Creacion es para la salvacion™. Los actuales “dolores de parto” (Rom 8,22)
nos indicarian la posibilidad de una vida plena renovada para todos, pese a los
vaticinios negativos y las crecientes dificultades extremas a nivel mundial. Nos
sostenemos en la fe de que es posible “delinear grandes caminos de dialogo
que nos ayuden a salir de la espiral de autodestruccion en la que nos estamos
sumergiendo” (LS 163), y en la necesidad de “comunicar esperanza y confianza
en nuestros tiempos™®, porque como creyentes tenemos que dar razones de ellas
(1 Pe 3,15) con nuestra propia vida, para colaborar en el camino del Reino.

Real Academia Espafiola, “Crisis” en Diccionario de la lengua espafiola (Madrid: Espasa Calpe, 2014), 2722.
Fernando Mires y Joaquim Sempere, Ecologia solidaria (Valladolid: Trota, 1996), 93.

Juan Luis Ruiz de la Pefia, Creacién, Gracia, Salvacion (Bilbao: Sal Terrae, 1993), 16.

Francisco, Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXII Jornada Mundial de la Juventud 2017, “El
Todopoderoso ha hecho cosas grandes en mi” (Lc 1,49).

© N o o

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



102 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

En este texto, no nos referiremos solo a una “teologia de la esperanza”; el
prefijo “eco” que agregamos implica la importancia de realizar una reflexion
teoldgica que conecte primero con todo lo que significa el oikos. Al proponer
una “ecoteologia de la esperanza”, buscamos utilizar la riqueza de las teologias
del genitivoe. Estas teologias nos permiten reflexionar en nuevos espacios, ya
que, como dice la tedloga Olga Consuelo Vélez Caro, “surgen en contextos y
los contextos nos remiten a las culturas. En ese sentido hablamos de teologias
contextuales e interculturales®. Ellas posibilitan el quehacer teoldgico en
ambitos no frecuentes, ayudan a reconocer la presencia de Dios en nuevos
lugares teoldgicos. Por lo tanto una teologia del genitivo es mas que un recorte
teoldgico, es un modo renovado de hacer teologia.

1. Dialogos entre la teologia y otras ciencias en torno a la crisis
socioambiental

Proponemos aqui una “ecoteologia de la esperanza”, comprendiendo que
habra muchas otras miradas sobre esta tematica. La ecoteologia implica la
conjuncion de ecologia y teologia, con “la ventaja de relacionar la ecologia con
la economia y el ecumenismo a través de la raiz griega oikos y, por lo tanto, de
representar inmediatamente la Creacion como casa o habitat”, como “Casa
Comun 1. Si bien ha tomado relevancia en el ambiente catdlico con Francisco
en sus enciclicas Laudato Si’ (2015) (LS 1,3,13,17,53,61,155,232,243),
Evangelii Gaudium (2013) (EG 183, 206), asi como en Veritatis Gaudium
(2017), en Querida Amazonia (2019), en Fratelli Tutti (2020) y en Laudate
Deum (2023). En casi quinientas oportunidades —en cartas, reuniones, viajes,
audiencias, encuentros, entre otros—?2, la expresion “Casa Comun”® ha sido
utilizada anteriormente en torno a cuestiones ambientales, discursos politicos y
en relacion con los Estados, estudios etno-culturales, escritos de los aborigenes
americanos, entre otros. En este escrito, comprenderemos en esta expresion a

9 Zoltan Alszeghy y Mauricio Flick, ¢ Cémo hacer teologia? (Madrid: San Pablo, 1982), 99-126.

10 QOlga Consuelo Vélez Caro, “Teologias y métodos”, Theologica Xaveriana 153 (2005), 29-52.

Roman Guridi, Ecoteologia. Hacia un nuevo estilo de vida (Santiago de Chile: Univ. Alberto Hurtado, 2018),
86.

Datos recopilados de la pagina online del Vaticano.

Mariel Caldas, “Casa Comun”, en Fundacion DeCyR y SPTFCyT, Nociones clave para una ecologia inte-
gral. Tomo [ (City Bell: Decyr, 2024), edicién en PDF.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 103

nuestro planeta Tierra como espacio donde vivimos y existimos en la historia,
como casa (LS 151) y hogar de todos.

La Tierra, madre y hermana ha entrado en crisis en este tiempo, que
algunos denominan Antropoceno®™, y nos llama a reconsiderar muchas
cuestiones. Porque “amamos este magnifico planeta donde Dios nos ha puesto,
y amamos a la humanidad que lo habita, con todos sus dramas y cansancios,
con sus anhelos, sus valores y fragilidades. La tierra es nuestra casa comun y
todos somos hermanos” (EG 183). No obstante, no es posible un compromiso
profundo si no se incluye una “mistica o espiritualidad que nos anime” (LS
216) y dé sentido a las acciones individuales y colectivas. Y esta espiritualidad
o mistica ecoldgica surge y pervive desde las experiencias, y nos lleva a
replantear las categorias teoldgicas fundamentales sobre la relacion de Dios
con su Creacion: “por tanto, la imagen de un Dios que es comunidad, que se
comporta como un ecosistema de amor y establece una koinonia con los seres
creados, resulta muy significativa’s

Ante la certeza de que algo distinto estd sucediendo a nivel planetario con
el clima en comparacion con el siglo pasado, sabemos que “ya no tenemos
tiempo para la desesperanza”, la inaccion, el futurismo o la creencia en la
mera salvacidén gracias a las tecnologias. Francisco en LS nos invitd a no
repetir reflexiones filosoficas o teoldgicas desde la abstraccion, sino a realizar
aportaciones que nuestra fe puede hacer a las nuevas motivaciones y exigencias
del mundo del cual formamos parte (LS 17), y desde una creciente sensibilidad
sobre el ambiente y el cuidado de la naturaleza. Asimismo, nos interpelo a
“tomar dolorosa conciencia, atrevernos a convertir en sufrimiento personal lo
que le pasa al mundo, y asi reconocer cual es la contribucién que cada uno
puede aportar” (LS 19).

Y en sintonia con Paulo Freire, quien hablaba de la “palabraccion™s para
no quedarnos solo en conceptos, la “esperanzaccion” que proponemos aqui

4 Lucio Florio, Teologia de la vida en el contexto de la evolucién y de la ecologia (Buenos Aires: Agape,
2015).

5 Afonso Murad et al., Ecoteologia. Un mosaico (Bogota: Pontificia Universidad Javeriana San Pablo, 2016),
99.

6 Paulo Freire, “Conocer, practicar, ensefiar los evangelios. Notas para jovenes seminaristas alemanes.
Texto inédito escrito en Ginebra en 1977”. Tempo e presenca, 154 (1979): 7.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



104 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

implica la busqueda de un equilibrio entre conceptos y praxis que transparenten
y hagan emergen nuestra esperanza cristiana. Para ello tendremos que
distinguir entre la espera y la esperanza, y nos ayudaremos con los avances de
la Ecoteologia como campo de investigacion y propuesta vital. Si bien es cierto
que la particula “eco” esta siendo usada en campos tan amplios que termina
diluyéndose su significado profundo, y surgen tantas experiencias y productos
que comienzan con ella que perdemos la sintonia con su raiz, no obstante, la
introduccidn de este término en la teologia ha traido numerosos beneficios.

La tedloga Celeste Colominas Arango describe que el objetivo principal
de la ecoteologia es unir y relacionar ecologia, fe y teologia, sobre todo si
la fe ayuda en la defensa y cuidado de la Casa Comun, superando tanto el
antropocentrismo como el biocentrismo. Por otra parte, Martinez Trujillo y
Fernando A. Zapata Muriel postulan, basandose en los escritos del tedlogo
José Castellon, que:

Hoy existe una reflexion pluralista y diversificada de la ecoteologia, se
habla entre otras de: ecoteologia de la liberacion, ecofeminismo, teologia
del proceso y ecoteologia de Moltmann quien, en su reflexion, elabora la
teologia de la creacion desde una perspectiva ecoldgica, soterioldgica y
trinitaria, y desde alli elabora una antropologia®’.

El tedlogo Roman Guridi ha investigado el término ‘“ecoteologia”,
definiendo que no hay una fecha cierta en la cual haya surgido, aunque algunos
autores lo relacionan con las criticas de Lynn White, otros a la reaccion del
cristianismo frente a las crisis ecologicas, a los trabajos de Teilhard de Chardin
y Joseph Sitller, o bien al desarrollo dado a la tematica en la Gltima década del
siglo pasado. Leonardo Boff, por su parte, menciona que desde la escucha
del grito de la Tierra y sus ecosistemas y el grito de los pobres, explotados,
discriminados y oprimidos, surgen “las distintas tendencias de la Teologia de
la Liberacion: la feminista, la indigena, la negra, la historica entre otras”, que
pueden vincularse con la ecologia, ya que la misma logica de opresion sobre

17 Marta Lucia Martinez Trujillo y Fernando A. Zapata Muriel, “Ecoteologia: aportes de la teologia y de la
religion en torno al problema ecolégico que vive el mundo actual”, Revista Produccién + Limpia 13 (2018):
92-105.

18 Guridi, Ecoteologia, 76.

19 Leonardo Boff, “Ecologia y Teologia de la Liberacion”, https://leonardoboff.org/2019/12/07/ecologia-y-teo-
logia-de-la-liberacion/.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 105

las personas puede ser ejercida sobre la Tierra. Afonso Murad aporta que la
nocion ecoteoldgica surge antes de que se acufiara la palabra y se la comenzara
a incluir en los textos y las praxis, y destaca los aportes de David Hallman
en los afos noventa. Ya en la década del ochenta y noventa comenzamos a
encontrar una vinculacion mas fuerte entre la reflexion teoldgica y la ecoldgica,
que contintia hasta hoy entre los trabajos de tedlogos como Wilfred Felix, Paul
Santmire, Jirgen Moltmann, Rosemary Radford Ruether, Herdst Ingemar,
German Mahecha Clavijo, John Cobb y algunos otros, que ya habian indicado
la importancia de relacionar los desafios ecoldgicos con la racionalidad
teoldgica. La ecoteologia, como campo de investigacion, reflexion y ensefianza
surgid después?.

Ademas de ecoteologia, podemos encontrar denominaciones tales como
teologia ambiental o ecologica, teologia de la ecologia, teologia de la creacion
o teologia de la tierra, pero la denominacion ecoteologia nos ayuda con su raiz
oikos abuscar el eje central de nuestra reflexion. En el presente texto, utilizamos
el término ecoteologia para emprender un didlogo entre la teologia y otras
ciencias relacionadas con la ecologia, con centralidad en ese oikos. Cuales son
las caracteristicas propias de este campo? En principio, no haremos un esfuerzo
reactivo para defender la relevancia del cristianismo y su contribucion a las
practicas “ecoamigables”, en respuesta a las criticas provenientes de White y
sus adeptos —aunque las mismas han servido para que la teologia enmarque su
reflexion sobre la ecologia—. La ecoteologia es una manifestacion dentro de la
teologia, de un proceso que incluye una nueva conciencia ecoldgica. E incluso
es mas amplia que la ética ambiental e implica una revision de la doctrina
cristiana, no solo sobre los principios éticos y practicas que los seres humanos
deben tener con la naturaleza. Incluye también “la justicia intergeneracional, el
destino universal de los bienes y el principio de precaucion, perspectivas éticas
clave para hacer frente a los desafios ecologicos actuales”2. Por lo tanto, mas
que nuevas respuestas, genera nuevas preguntas. Entre ellas Guridi lista las
siguientes:

20 Afonso Murad, Ecoteologia: ventanas abiertas, (Beccar: Poliedro Editorial de la Universidad de San Isidro,
2022), 59.

21 Guridi, Ecoteologia, 83.

22 Guridi, Ecoteologia, 44.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



106 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

(Cuales son los cambios necesarios en la mirada teoldgica sobre el
mundo que la crisis ecologica urge? ;Cual puede ser el rol de la practica
religiosa, o0 mas especificamente de la teologia cristiana en este contexto?
(Puede el cristianismo contribuir no solo a la toma de conciencia sobre
los problemas y desafios que enfrentamos, sino también al cambio
de comportamiento y mentalidad? ;Cuales son las fuentes teologicas
que permitirian esta potencial revision y como interactuan entre si de
tal modo de impactar no solo nuestra comprension de las cosas, sino
también nuestras practicas cotidianas? ;Puede la sensibilidad ecologica
ser articulada teoldgicamente de una manera coherente y que permita una
lectura adecuada de la realidad??3

Ademas del mencionado por Colominas Arango, podemos afirmar que
la ecoteologia posee también los siguientes objetivos: redefinir el rol en la
Creacion que la Trinidad concede a los seres humanos, buscar nuevos conceptos
para las nuevas reflexiones, “exponer otras tradiciones teoldgicas distintas al
dualismo griego y la estratificacion jerarquica de los seres, explicitar el valor
de todas las creaturas, proponer principios €ticos y practicos que ayuden en la
toma de decisiones cotidianas™. No obstante, no se limita a circulos teologicos
reducidos o especializados, sino que trata de extenderse a toda la praxis
eclesial, ya que su intencion es que todas las comunidades se comprometan
“para crear juntas un futuro diferente para la Tierra y para la familia humana
para responder a los quejidos de la Tierra, con base en la interdisciplinaz.

Entre las primeras reflexiones sobre la relacion entre el ser humano y su
medio natural, podemos encontrar a los escritos de Walden de Thoreau de
comienzos del siglo XIX, quien describio su propia experiencia de vida en
la naturaleza y con las problematicas ecoldgicas. Unas décadas después el
naturalista John Muir investigoé sobre un tipo de economia politica basada en
el beneficio econémico, sin ponderar con firmeza la destruccion del entorno.

28 Guridi, Ecoteologia, 85-86.

24 Guridi, Ecoteologia, 87-88.

25 Luiz C. Susin, Elaine M. Wainwright y Felix Wilfred, “Editorial”, Concilium, 331 (2009): 337.

26 Lucio Florio refiere sobre el didlogo interdisciplinar entre ciencias y teologia, presente en la ecoteologia,
que los cientificos pueden sentir intranquilidad ante el “ambiguo lenguaje simbdlico, metaférico y filosoéfico
de la religion y de la teologia, asi como los creyentes podran sentir que las verdades centrales pueden
peligrar si dialogan con las ciencias.” Sin embargo, tenemos que abordarlo de esa manera, por la seriedad
del tema y nuestra responsabilidad en él. Lucio Florio, “Prélogo”, en John Polkinghorne, El Dios de la
esperanza y el fin del mundo (Buenos Aires: Epifania, 2005), 6.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 107

El ecologo Aldo Leopold, por su parte, relacionaba la crisis ambiental con
una falla ética en torno a las actividades econdmicas?, ya que la Tierra ha
sido vista como una esclava, como un insumo econdémico y utilitarista donde
el ser humano posee privilegios, pero no obligaciones morales con ella. Por
ello, creyd necesario articular las éticas sociales y ambientales sin sacralizar
a la naturaleza. Por otra parte, entre las diversas lineas ético-antropoldgicas
que reflexionan sobre las relaciones entre los seres humanos y sus medios
naturales, el filosofo Bellver Capella enumer6 dos posturas: el biocentrismo y
el antropocentrismo. Otra propuesta surgi6 luego al agruparlas en ecofilosofias
biologistas, humanistas y tecnocraticasz.

Asimismo, Guridi opina que muchos pueden encontrarse paralizados por
la incertidumbre sobre el futuro del planeta, o bien por la excesiva confianza
en los recursos tecnoldgicos y cientificos que vendran a resolverlo todo. No
obstante, observamos que son los jovenes y los nifios quienes “tienen mas
nocién que los mas grandes que crecimos creyendo que el planeta tenia recursos
para todos y para siempre, y habremos de escucharlos y trabajar en conjunto,
colaborativamente”. Son los nifios quienes sufriran mas las consecuencias de
nuestras acciones y quienes estan poniendo en palabras y acciones la busqueda
de una convivencia integral, sana y equilibrada para nuestra Casa Comun. Por
eso, Boff menciona que:

La ecologia integral se convierte en ecoteologia, en cuanto permite
entender de mejor manera la teologia de la creacion cristiana. La creacion
puede comprenderse como un juego de la expresion divina, danza de
su amor, espejo en el cual él mismo ve como ¢l proyecta compaieros
en su vida y comunién. En este sentido, cada ser es mensajero de Dios,
su representante y sacramento. Cada uno es digno, debe ser acogido y
escuchado®'.

El tedlogo Roy May refiere que la ecoteologia “surge a partir de la crisis
ambiental para articular una teologia que tome con total seriedad la profunda

27 Aldo Leopold, A4 Sand County almanac (Nueva York: Ballantine, 1970), 263.

28 Juana Figueroa, “El ser humano: sujeto moral de la ética ecoldgica”. Interciencia 37 (2012): 78.

29 Guridi, Ecoteologia, 33.

30 Mariel Caldas, De la conexion a la comunion. Tecnologias digitales y praxis pastoral (Buenos Aires: Par-
menia, 2016), 83.

31 Martinez y Zapata, “Ecoteologia”, 105.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



108 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

interdependencia de todo lo que existe. Es un tipo de teologia natural que
encuentra en los procesos de la naturaleza, no solamente su inspiracion, sino
su logica interna™2. Sin embargo, ¢l también la critica, ya que cree que el
marco filosofico de la ecoteologia es deficiente en algunos aspectos. En primer
lugar, opina que es muy abstracta en tiempo y espacio. En principio, por tomar
la fisica cudntica como base y a la cosmogénesis, y ve como problema la
consideracion de que nuestro hogar no es tanto nuestra familia o ciudad, sino
el sistema solar. Este te6logo indica que se pierde lo tangible de la vida y de la
teologia ante lo intangible. El prefiere conmoverse con las personas mas que
con la Via Lactea, ya que cree que pueden relativizarse tanto la injusticia social
como la pobreza, es decir que por ocuparse mas de la tierra, pueda diluirse la
opcion preferencial por los pobres, a menos que se consiga que “los humanos
se entiendan como una gran familia terrenal junto con otras especies y que
redescubran su camino de vuelta a la comunidad de los demas vivientes, la
comunidad planetaria y cosmica’”s,

Si bien May no niega que la mayoria de los males de la humanidad
depende de ello aclarar a qué se refiere, estima que “seria mucho mas adecuado
entenderlos como problemas materiales que demandan soluciones materiales.
Identificar a la crisis como crisis del espiritu, no reconoce cuan profundamente
el espiritu esta formado por la realidad material de la vida.”s Este autor cree
que utilizar las ciencias para comprobar las teorias teologicas o la existencia
de Dios es un retroceso. Otros puntos débiles que les asocia son: “la renuncia
al antropocentrismo para abrazar una especie de biocentrismo y el entender la
creacion desde una suerte de panpsiquismo.”ss Sin embargo, la ecoteologia no
busca demostrar la fe con las ciencias, sino abrir el didlogo entre las diversas
ciencias, incluyendo la teoldgica.

2. La Ecoteologia y el optimismo ontologico

Actualmente podemos percibir que estamos inmersos en un pesimismo
antropoldgico que ha llegado a decir que dejamos de ser homo sapiens, para
volvernos homo virus, capaces de destruirlo todo. Esto no es sano. Recuperar

32 Roy May, Etica y medio ambiente: hacia una vida sostenible (San José Costa Rica: DEI, 2004), 96.
33 Leonardo Boff, Ecologia. Grito de la Tierra, grito de los pobres (Madrid: Trotta, 1996), 145-146.

34 May, Etica y medio ambiente, 103.

35 Martinez y Zapata, “Ecoteologia”, 105.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 109

el optimismo ontologico esta directamente vinculado con recobrar la esperanza
y el aliento. Se nos oprime el pecho, nos quedamos sin aire, si no nos pensamos
dignos de quien nos cred. Recordar que a los ojos de la Trinidad, todo lo que dijo
y dice es bueno, es como volver a respirar profundo sabiendo que ella nos ama.
Porque la Salvacion “tiene que ver con la restauracion de relaciones perdidas,
con la reconstruccion del tejido de la vida, con el rescate de la dimension
ecuménica e inclusiva de la salvacion, porque ocurre aqui y ahora, y afecta a
todos los seres vivientes”. Y esta soteriologia puede basarse en “una ecoteologia
que permita redescubrir en la fe elementos ecoldgicos que favorezcan una sana
y equilibrada interrelacion entre Dios, la humanidad y la creacion™s Ahora
bien, cuando no se cumplen los imperativos ecoldgicos socio-ambientales, “;a
quién debemos culpar: a la naturaleza, a Dios, a nosotros mismos? ¥ Entre
nuestras preocupaciones ecoteologicas sociales se encuentran también que los
humanos no se devoren entre si, como referia San Juan Criséstomo, no de
manera literal, por canibalismo, sino actitudinalmentes

Los ecotedlogos presentan diversas versiones de la soteriologia final. Entre
ellas, y de manera muy sintética, podemos mencionar las siguientes: Rosemary
Radford Ruether propone una restauracion final que contenga relaciones
justas entre todas las criaturas de la Creacion, al modo en que Isaias proponia
superando el conflicto entre carnivoros (Is 11 6,9); Sallie McFague promueve
un modelo de sujeto-sujeto inspirado en Is 65,25 donde hay comida para todos,
y ni animales ni personas destruyen a otros. Moltmann, por otra parte, espera
el momento de la Nueva Creacion, cuando Dios expulse las fuerzas de lo
negativo, y Michael Northcott cree en un reino de paz y armonia ecoldgica
donde no existirda un comportamiento depredador. Asimismo, Charles Birch
propone volver a la época paradisiaca donde todos tengan una dieta no carnica,

36 Amos Lopez, “Salud, vida plena, salvacion: miradas ecoteoldgicas”, Revista de Interpretacion Biblica
Latino-Americana 80 (2019/2): 65.

37 Lisa Sideris, “Escribiendo recto en renglones torcidos: la ecologia de Holmes Rolston. Teologia y Teodi-
cea.” The International Library of Environmental, Agricultural and Food Ethics 8, (2007): 77.

38 Juan Crisostomo. “Homilias de las estatuas” Ill, 11-12. St. Chrysostom: On the priesthood; ascetic treatises;
select homilies and letters, homilies on the statues. En Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 9, ed. Phi-
lip Schaff (Edinburgh: Christian Classic Ethereal Library, 1995), 359 (https://ccel.org/ccel/schaff/npnf109/
npnf109/Page_359.html). Pensemos actualmente en la extension de los casos de bullying, en la cultura de
la cancelacion, entre otros.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



110 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

y Tom Regan, un ecologista laico, defiende los derechos animales como regreso
al Edén. En todas ellas, prima la esperanza de un tiempo mejore

El estado del mundo actual parece estar lejos del “bueno y muy bueno”
descripto en el Génesis. Hoy somos testigos de la expansion de las esclavitudes,
los sometimientos, las exclusiones y las muertes. No obstante, estas realidades no
tienen la ultima palabra, ya que el Dios revelado por Jesus es el mismo creador y
liberador. Asimismo, en Jesus se nos reveld mas aun el plan divino a través de un
proceso con tres fases: “de la cosmogénesis a la cristogénesis, de la cristogénesis
al Cristo de la fe, del Cristo de la fe al Jests de la historia™. Esto se convierte en
la base de la ética liberadora de la Creacion, que nos da la esperanza y la tarea de
plasmar su mandato y Buena Noticia en la historia. Por eso, la ecoteologia nos
ayuda tanto en la reflexion sistémica de lo macro como en la “contemplacion
de las pequeias cosas”, también denominada “nano-teologia”, que incluye a la
opcion por los pobres, sencillos y excluidos de toda la Creacion.

3. Des-cubrir la esperanza

Los seres humanos esperamos muchas realidades; algunas son mas
inmanentes, otras mdas trascendentes. Es necesario distinguir, como
mencionamos previamente, entre las esperas y las esperanzas. Freire iluminaba
esta diferencia de la siguiente manera:

Es preciso tener esperanza, pero tener esperanza del verbo esperanzar,
porque hay gente que tiene la esperanza del verbo esperar. Y la esperanza
del verbo esperar no es esperanza, es la espera. Esperanzar es levantarse.
Esperanzar es perseguir algo, esperanzar es construir, esperanzar es no
desistir. Esperanzar es avanzar, esperanzar es juntarse con otros para
hacer las cosas de otro modo... Es preciso reinventar el mundo, buscar
su belleza. Belleza que pasa por nuestra capacidad de imaginar, de crear,
de actuar, de transgredir... de comprometernos con la existencia humana,
alimentados aqui por la esperanza.

39 Sideris, “Escribiendo recto...”, 82.

40 Juan José Tamayo Acosta, Nuevo paradigma teolégico (Madrid: Trotta, 2002), 58.

41 Nelly Mosquera Zamudio, “Paulo Freire, mirando su espiritualidad para nutrir el mundo de hoy”, en Revista
MSE, 100 anos de Paulo Freire (Caldas: CLACSO, 2021): 17.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 111

Ante las crisis, podemos tener diversos comportamientos individuales y
colectivos. Utilizando una categorizacion que el tedlogo Leonardo Boftf penso
para otra circunstancia temporal, pero que nos ayuda a pensar la realidad,
encontramos entre otros a los escatologizadores, los arcaizantes, los futuristas,
los escapistas y los responsables. Estos tiltimos, las consideran una oportunidad
de vida, y formulan respuestas y acciones integradoras para superarlas. No
existe una Uinica manera creyente de comportarse ante este tiempo, ya que en
nuestras respuestas y comportamientos incidiran también nuestras historias de
vida, y del sentido que se tenga sobre la vida.

Enlasultimas décadas las investigaciones, informes y experiencias de crisis
socio-ambientales han ido creciendo en paralelo a un grupo de negacionistas
del cambio climatico, o de lobbies de greenwashing y engaios sostenidos
por intereses dinerarios y de poderes mal ejercidos. Esto no solo es una
problematica politica, sociologica o bioldgica, sino también de fe. EI consumo
desequilibrado, la técnica sin parametros €ticos, las exclusiones sociales, el
incremento del patrimonio material sin justicia socio-ambiental, entre otros,
producen que nos alejemos de los valores del Reino y nos des-centremos. Por
eso Eric Fromm, ya en los afios setenta, se preguntaba: “;hemos de producir
gente enferma para tener una economia sana, o existe la posibilidad de emplear
nuestros recursos materiales, nuestros inventos y nuestras computadoras al
servicio de los fines del ser humano?”#. Nosotros, como cristianos, debemos
también preguntarnos lo mismo, y agregar con seriedad: ;tenemos esperanza?,
(la tenemos en medio de las amenazas y crisis en la Creacion?+. Hoy también,
como en Gaudium et Spes, tenemos que reflexionar sobre nuestra actitud en
la historia presente y futura: “;para qué aquellas victorias adquiridas a tanto
coste?” (GS 10), “;cual es el significado ultimo de la actividad del hombre
en el universo?” (GS 14). Entre ellas, emerge una nueva certeza donde “la
esperanza de una nueva tierra, lejos de atenuar, mas bien debe impulsar su
solicitud por el perfeccionamiento de esta tierra” (GS 39).

(Qué implica entonces la esperanza cristiana? No se refiere solo a
tener deseos. Por ejemplo, el deseo de terminar de pagar una hipoteca, o
42 Leonardo Boff, “Elementos de una teologia de la crisis”, Cuadernos del Cel (1971): 210.

43 Eric Fromm, La revolucion de la esperanza (México DF: Fondo de Cultura Econémica, 1970), 14.

44 Ellibro de Leonardo Boffy Jiirgen Moltmann, ;Hay esperanza para la creacion amenazada? (Santander: Sal
Terrae, 2015), es una buena referencia para este tema.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



112 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

de cambiar el celular. “De ser asi, aquellos que desean tener mas y mejores
cosas, automoviles, casas y artefactos, serian individuos esperanzados. Pero
no lo son. Son gente ansiosa de consumir mas y de ninguna manera gente con
esperanza’™s, Esas esperas cotidianas “constituyen el tejido de cada dia con
sus afanes y quehaceres, obligaciones y relaciones. Esperamos poder llevar a
cabo nuestra jornada diaria; esperamos cumplir el curso de nuestra profesion
correspondiendo a sus deberes y disfrutando de sus gozos™s, pero no refieren
a la Esperanza con mayusculas, de la que estamos hablando. Muchas personas
en cambio, esperan una vida mas plena que los libere del hastio, pero en
realidad esconden una resignacion para esta vida, ya que asumen la pasividad
en ello. Es una espera temporal, que termina idolatrando el futuro. Pueden
nacer solo de los instintos, “no nacen de la verdad ni de la justicia sino de la
mentira, la injusticia o el desprecio a la condicion humana”+. Unos esperan
como si estuvieran en la sala de un consultorio esperando ser atendidos, pero
eso tampoco es esperanza porque la espera pasiva no lo es, incluso puede
esconder o disfrazar la desesperanza, y la impotencia. Otra manifestacion de
estas Ultimas es la de la “frase hecha y el aventurerismo, del desprecio por
la realidad, que se oculta con tener siempre algo que decir o hacer para
no asumirla. Aunque ser esperanzado es estar activo, no implica ser activista.
Mucha gente esta activa todo el tiempo, para no enfrentar la realidad o a si
mismos, porque en si no tienen esperanza.

Esta virtud teologal ni se centra solo en la historia, ni tampoco solo mas alla
de ella; comienza aqui, reconociendo cuales manifestaciones son para construir
el Reino y para la eternidad. Porque, como dice Gonzalez de Cardedal, las
mas profundas son las eternas, aunque las circunstancias puedan desatenderlas,
reprimirlas y hasta enterrarlas. La esperanza es paradojal, porque es una espera
sin garantia, que implica segun Fromm “estar presto en todo momento para lo
que todavia no nace, pero sin lugar a desesperarse si el nacimiento no ocurre en
el lapso de nuestra vida.”+# Porque es mas que un estado momentaneo, es una

45 Boff y Moltmann, ¢Hay esperanza para la creacion amenazada?, 18.

46 Olegario Gonzalez de Cardedal, Raiz de la esperanza (Salamanca: Sigueme, 1996), 215.
47 Gonzalez de Cardedal, Raiz de la esperanza, 216.

48 Fromm, La revolucién, 20.

49 Fromm, La revolucién, 18.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 115

forma de ser, que refiere no solo a lo que esperamos de Dios, sino también de
lo que Dios espera de los seres humanos.

Leonardo Boff afirma que si la esperanza se coloca solo en el cielo,
mencionando a la vida presente “peyorativamente como el tiempo de la
prueba”s, solo la Parusia inaugurara el Reino, y el presente no valdria para
nada. “Esta concepcion de un Dios sin el mundo ha ayudado por cierto a
generar en los tiempos modernos la vision de un mundo sin Dios™s'. Si toda
la esperanza se coloca mas alla de la historia, todo sufrimiento terreno podia
quedar minimizado, porque lo importante estd en ese mas alla. Esto es muy
peligroso, porque lo vivido en la historia seria despreciable, cuando es en ella
donde el Reino comienza a construirse. Por el contrario, si se centra solo aqui
en esta linea temporal, como suele suceder ahora en la postmodernidad, como
no se tienen certezas empiricas de lo que sucede en el mas alla, se corre el
riesgo de creer que hay que vivir y experimentar todo hoy, sin considerar las
consecuencias negativas. Boff propone que la escatologia “nos dice que no
debemos conceder ni tanto al cielo ni tanto a la tierra, porque el cielo comienza
en la tierra. El Reino de Dios no es el mundo totalmente distinto sino totalmente
nuevo. Si fuese totalmente distinto, ;qué relacion podria tener con nosotros?”’s2,

Desde esas consideraciones, podemos afirmar que nuestra nocién
de esperanza se basa en el optimismo ontologico divino basado en el mito
genesiaco, cuando Yahveh primero repitio seis veces que todo lo creado es
bueno, y al finalizar su acto amoroso creador, afirmo6 que todo es muy bueno.
Las contradicciones y comportamientos anti-Reino de los seres humanos no
tienen que destruir la confianza. Creemos que en un momento la Creacion
entera “dara signos de que ha llegado a su final para dar paso a una vida nueva
y liberada que ninguno de nosotros puede imaginar ni comprender. El final de
la historia no es el caos, la destruccion de la vida, la muerte total, un dia de
ira y de venganza, sino de liberacion. Por eso se la relaciona con un parto,

50 Leonardo Boff, Hablemos de la otra vida (Santander: Sal Terrae, 1979), 30.

51 Boff, Hablemos de la otra vida, 31.

52 Boff, Hablemos de la otra vida, 34.

58 José Pagola, “Indignacion y esperanza: no hemos de vivir atrapados por el miedo o la ansiedad”, http:/
www.teologiahoy.com/secciones/seguir-a-jesus/indignacion-y-esperanza-no-hemos-de-vivir-atrapa-
dos-por-el-miedo-o-la-ansiedad

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



114 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

es decir, la transicion critica de un estado de vida a otro. Y eso nos lleva a
preguntarnos junto con Jos¢ Pagola:

(Como estamos viviendo estos tiempos dificiles para casi todos,
angustiosos para muchos, y crueles para quienes se hunden en la
impotencia? ;Estamos despiertos? ;Vivimos dormidos? Desde las
comunidades cristianas hemos de alentar la indignacion y la esperanza.
Y solo hay un camino: estar junto a los que se estan quedando sin nada,
hundidos en la desesperanza, la rabia y la humillacions.

Por lo tanto, es importante favorecer aquello que puede permitir el
crecimiento de una verdadera esperanza y luchar contra lo que puede ahogarla.
(Como hacerla crecer en las personas?: con ayuda mutua, despertar la
confianza, desarrollar actitudes positivas, mutua acogida, mirando experiencias
donde esto ya sucede, conectarnos, compartir, celebrar. Ahora bien, ella no
solo es una virtud teologal, es un principio constitutivo de ser. “Esta inscrita
en la estructura misma del ser humano: en su conciencia, en su libertad, en su
historicidad, en su relacion a y con los otros, en su relacion a 'y con el mundo.
[...] El ser humano vive en cuanto espera”ss. Es parte de nuestra conciencia de
finitud y trascendencia, de la convivencia entre la inquietud y la plenitud, por
eso esta relacionada con la libertad, porque “la mirada confiada al futuro libera
a la quebradiza libertad humana de la frustracion que genera la inseguridad de
no lograr la propia realizacion”s.

La esperanza nos conecta con lo que atn no es real. Como afirmaba el
filésofo Ernest Bloch: “vivimos rodeados de la posibilidad, no solo de la
presencia.”s La realidad va escribiéndose, no estd cerrada o predeterminada,
es un proceso. Se caracteriza por “su disposicion hacia algo, hacia un adonde
todavia no devenido, por su latencia de algo. Y ;cual es ese algo al que tiende?:
un mundo que nos sea mas adecuado, sin sufrimientos indignos, sin temor,
sin alienacion de si, sin la nadas. La tedloga Maria Clara Bingemer, por otra
parte, sostiene que la plenitud de cada ser humano esta relacionada con la del

5 Pagola, “Indignacion y esperanza...”.

55 Juan José Tamayo Acosta, Para comprender la escatologia cristiana (Estella: Verbo Divino, 1993), 20.
56 Tamayo Acosta, Para comprender la escatologia cristiana, 20.

57 Ernest Bloch, “Man as possibility”, Cross Currents 18 (1968): 279.

58 Ernest Bloch, El principio esperanza | (Madrid: Aguilar, 1977), XXVII.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 115

universo. Al estado final de “realizacion maxima, de felicidad suprema, de
amor infinito”® el cristianismo lo denomina “cielo”. Por eso, el “cielo” no es
un lugar para habitar, sino un estado para seguir siendo. No podemos inferir
propiamente que al morir las personas “estén en el cielo, lo mismo que se esta
en un lugar determinado espacialmente. Con Cristo, por Cristo y en Cristo,
“son el cielo”. Y “siendo” el cielo, son mas que nunca precisamente aquello
que Dios sofid que fueran: personas’.

Entonces, como expresa el filésofo y psicoanalista Sebastian Politi, la
esperanza es la raiz de la vida y la virtud del caminante: “la estrella que lo
guia, la fuerza que lo impulsa, el motivo que lo despierta y fortalece”, y se
pregunta: “;tiene algun sentido sofiar y luchar por un mundo distinto, si quizas
éste nunca llega o llega demasiado tarde para mi y para unos cuantos millones
de seres humanos mas?”s'. Creemos que si. Porque no solo la fe es don y tarea,
sino que la misma existencia lo es, mas alla de las creencias. La existencia nos
ha sido dada, no nos hemos creado a nosotros mismos en la union de células
de nuestros progenitores, ni nos hemos insuflado la existencia, al modo en que
Dios lo hizo en el mito del Génesis. Existir entremezcla nuestra materia con
la responsabilidad de nuestra libertad, y la solidaridad presente y futura con lo
creado.

En un buen sentido, podemos decir que la esperanza es inconformista,
“confia en el advenimiento de un futuro nuevo, pero no de manera ciega y
pasiva, sino comprometiéndose en su construccion. El optimismo que emana
de la esperanza nunca es ingenuo, sino militantee, porque ella se constituye en
el motor de la historia, pero esta virtud teologal tiene que ir acompafiada de un
“analisis cientifico-critico de la sociedad, sino quiere incurrir en el fanatismo o
en la impotencia’e. Tamayo Acosta agrega a esta reflexion que la teologia de la
esperanza necesita sustentarse en la antropologia de la esperanza para no “caer
en la falsa confianza de una salvacion trascendente que descuide la salvacion
historica, o que crea que tiene garantia de no sufrir frustracion o injusticias, o

59 Maria Clara Bingemer y Juan Bautista Libanio, Escatologia cristiana (Buenos Aires: Paulinas, 1985), 289.
60 Bingemer y Bautista, Escatologia cristiana, 289.

61 Sebastian Politi, Una musica infinita (Buenos Aires: San Pablo, 1993), 8.

62 Tamayo Acosta, Para comprender la escatologia cristiana, 26.

63 Bloch, El principio esperanza I, 188.

64 Tamayo Acosta, Para comprender la escatologia cristiana, 27.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



116 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

que por ser cristiana ya obtiene un pasaporte directo a la “patria celestial”. Esta
virtud teologal es la que nos impulsa a seguir viviendo pese a las situaciones
anti-Reino que podemos experimentar y/o fomentar en la realidad. Es la que
sustenta nuestra busqueda de sentido vital, y merece que demos razén de ella
para ser des-cubierta entre las sombras, para que alumbre a la Creacion cada
vez con mayor fuerza.

Moltmann sostiene ademas que cristianismo y escatologia son inseparables.
Lasegundano es un apéndice, sino el fundamento de la “esperanza y orientacion
hacia el futuro y, por ello, apertura y transformaciéon del presente.”ss. En el
analisis de este autor influyen las aportaciones exegéticas de su tiempo y
la antropologia de la esperanza de Bloch, sobre todo su texto E/ principio
esperanza, que lo hace interpelar sobre la propia teologia cristiana, y lo lleva a
escribir su obra Teologia de la esperanza en 1964. En esa teologia convergen
la historia de la esperanza biblica, los movimientos modernos concernientes a
la libertad, y los movimientos sociales y religiosos propios de los afios sesenta.
Este autor basa su tesis en Jestis como personificacion plena de esta virtud (Col
1,27), y separa los enunciados de la experiencia y la escatologia, diciendo que
“entran en colision con la realidad experimentable en el presente, constituyen
la condicion de posibilidad de experiencias nuevas. No pretenden iluminar la
realidad que estd ahi, sino la que viene™s. Por eso surge un conflicto entre
experiencia y esperanza (Rom 8,24-25), que implica que esta ultima no puede
conformarse con la presencia del sufrimiento, el mal, la muerte, sino que
muestra su fortaleza esperando contra toda esperanza. Por otra parte, este autor
considera que si esta virtud teologal va en contra de la realidad, no es por falta
de realismo, y que asi como “la filosofia de la esperanza entiende al mundo
como una encrucijada de procesos, la teologia de la esperanza lo concibe como
lleno de todas las posibilidades del Dios de la esperanza’e.

En estructuras clasicas de la teologia de la creacion, se comprendia
primero a la creacién y luego a la escatologia, en términos cronoldgicos, o
bien desde un esquema donde las cosas volveran a ser al final igual que al
principio. En dicho esquema la redencion era entendida como restauracion

65 Jirgen Moltmann, Teologia de la esperanza (Salamanca: Sigueme, 1969), 20.
66 Moltmann, Teologia de la esperanza, 22-23.
67 Moltmann, Teologia de la esperanza, 32.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 117

de la creacion original, donde la encarnacion parecia ser un plan B divino
para encauzar lo torcido. Moltmann, junto con Ruiz de la Pefia, indican que
creacion y escatologia estan intrinsecamente relacionadas. El mito creacional
plasmado en el Génesis, inspirado en los escritos de pueblos vecinos y de la
experiencia de Israel, no debe ser considerado como un intento de explicar
literalmente lo acontecido, sino como uno de manifestar su fe en Yahveh desde
lo que ellos mismos vivieron y contemplaron. Por eso, Moltmann afirma que la
nueva Creacion no marcara el fin del tiempo, sino “la apertura de todo sistema
de vida finito a la infinitud.”s La esperanza que sostiene la vida no es solo un
tranquilizante emocional, ni un optimismo ciego, tampoco es un fundamento
teorico o una ideologia. Por eso, esa virtud tiene los ojos bien abiertos para
seguir creyendo aun en medio de las crisis y los sufrimientos, manteniéndose
activa en medio de los contratiempos, y evitando caer en depresion, resignacion
o violencia, porque sobre todo es perseverancia.

3.1. Somos personas de esperanza

Entonces, si desde la primera particula subatomica creada sabemos que
esta el amor trinitario y su visto bueno sobre toda la Creacion, ;como no tener
esperanza? Ser cristianos implica ser personas de esperanza. Cuando creemos
en el mundo, lo hacemos en sus potencialidades, en su continuo hacerse.
“Decir que el mundo es ‘bueno’ o ‘bello’ es proclamar que un dia lo sera. Y
como sabemos que el hombre esta unido al mundo como por un pacto, esta fe
es, en realidad, un proyecto, un deseo de trabajar para que el mundo llegue a
bien”s. Por eso, cuando en el Génesis quien crea contempla lo creado e indica
que todo esta “muy bien”, no refiere a algo definitivo o acabado. Su actividad
creadora cesa hacia el séptimo dia, segun el relato del Génesis, pero la obra
continia en manos humanas. Su mirada hacia lo existente le hace decir que
es bueno haberlo hecho, pero con vistas a un nuevo camino que nos implica
como creaturas. Esto estd basado no solo en lo que fue, sino que nos hace
mirar hacia adelante gracias a la esperanza sembrada como don en nosotros.
Ella es una de las virtudes que Pedro nombra en una de sus cartas, como uno
de los fundamentos de nuestra fe y de la que tenemos que dar cuenta a quien
nos pida respuestas sobre ella (1 Pe 3,15b), y Pablo la menciona como la que

68 Jlrgen Moltmann, El futuro de la creacién (Salamanca: Sigueme, 1979), 159.
69 Gerard Auzou, En un principio Dios cre6 al mundo (Estela, Navarra: Verbo Divino, 1976), 284.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



118 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

no defrauda (Rom 5,5)°. Y Erich Fromm, mas tarde, la definird como una
“revolucion”, que en la actualidad podemos considerar como contracultural.

Los seres humanos esperamos muchas realidades; algunas son mas
inmanentes, otras mas trascendentes. Es necesario distinguir entre las esperas
y las esperanzas. Freire iluminaba esta diferencia de la siguiente manera. En
distintos ambitos, los seres humanos pueden esperar que mafana llueva, que un
hijo tenga una buena vida, llegar sin deudas a fin de mes, terminar una carrera.
Esperar también en un consultorio médico, que venga el colectivo o a ser
atendido mientras estamos en la fila de un banco. Esperar una vida plena mas
alla porque en esta vida no se encuentra plenitud, o esperar ganarse la loteria en
esta vida porque no se cree en otra mas alla de esta. Pero eso no es esperanza.
En realidad son esas esperas temporales que terminan siendo pasividades. La
esperanza cristiana no es pasiva, ni aburrida, ni implica desmerecer la historia o
desentenderse de ellar'. Por eso Fromm expresa que ella es paradoja: “es como
el tigre agazapado que sélo saltara cuando haya llegado el momento preciso”
y que “ni el reformismo fatigado ni el aventurerismo falsamente radical 7z la
expresan. Tampoco es racional, es sobre todo praxis, una forma de ser, pero
no es activismo”. Muchas personas activas son pasivas en la esperanza,
porque pueden esconder la evasion de una realidad que no nos convence; si
bien esta virtud teologal puede destrozarse por malas experiencias, también se
gesta sobre ellas. Francisco también diferencié al optimismo de la auténtica
esperanza cristiana: Jesus.

El optimismo es una actitud humana que depende de muchas cosas; pero
la esperanza es otra cosa: “es un don, es un regalo del Espiritu Santo y por
esto Pablo dirda que no decepciona jamas”. Y también tiene un nombre.
Y “este nombre es Jess”: no se puede decir que se espera en la vida si
no se espera en Jesus. No se trataria de esperanza sino de buen humor,
optimismo, como en el caso de las personas positivas, que ven siempre el
vaso medio lleno y nunca medio vacio™.

70 Podemos realizar un recorrido histérico dentro de la antropologia teolégica de la esperanza en Pedro Lain

Entralgo, Antropologia de la esperanza (Barcelona: Guadarrama, 1978).

Fromm, La revolucién, 20.

72 Fromm, La revolucién, 21.

78 Fromm, La revolucion, 23.

74 Francisco, “Jesus es la esperanza”’, Misas matutinas en la Capilla de la Domus Sanctae Marthae, 9 de
septiembre de 2013.

7

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 1719

Ahora bien, jqué esperamos?, ;quién es este Dios de la esperanza?
Olegario Gonzalez de Cardedal afirma que Dios es memoria viva, pura
presencia y realidad que nos lleva hacia adelante, anticipando el futuro. “La
esperanza no es, por tanto, una propiedad de Dios, sino el don que él otorga
a los hombres. Dios es el que por amor nos abre su futuro y con su promesa
nos lo garantiza. Asi da que esperar, funda la esperanza y sostiene a los que
esperan. En este sentido es Dios de la esperanza”s. Y como sus creaturas,
expectamos la trascendencia, la construccion plena del Reino, de ser-en-Dios,
en una nueva creacion donde repliquemos lo relatado en el mito del jardin del
Edén, pero ahora de manera real, y sostenida en Jesucristo, quien es base y eje
de nuestra esperanza. Ahora bien, no solo los seres humanos esperamos en el
plan Trinitario, sino que la Trinidad también espera de nosotros, porque parte
de su optimismo ontoldgico hacia lo que ella misma creé. Esperar, por eso,
implica “confiar encontrar a Dios, y confiar encontrarse a si mismo™7. Y desde
alli, Gonzalez de Cardedal concluye que la esperanza se hace oracion, ofrenda

y paz.

(Qué espera la Trinidad de cada uno de los seres humanos? En principio
que seamos felices, y que esa felicidad incluya relaciones sanas, ecologicas,
entre todos los seres humanos, con el resto de la Creacion y con Ella. Espera
de cada uno “que revivan en el mundo su amor, que dejen sentir su santidad
y sean los hijos que hacen pensar a los demas en el Padre, admirandole y
amandole ante la bondad que aquellos reflejan”””. Porque la Trinidad respeta
a su propia Creacion, nos espera “como un Padre espera a su hijo, un amigo a
su amigo, un creador a su criatura y un aliado a su compaiero de alianza” para
que colaboremos en su proyecto creador, seamos solidarios corresponsables en
nuestras comunidades para llevar a todo y a todos a la plenitud.

4. La Pedagogia de la esperanza

La esperanza no solo es algo interno, también puede ser aprendida,
y se desarrolla y fortalece a través de las experiencias humanas que implican
confianza en el futuro, en las personas y el mundo que las rodea, y cuando cada
uno pone al servicio de los demas la Gracia recibida (1 Pe 4,10) para estimular

75 Gonzalez de Cardedal, Raiz de la esperanza, 186-187.

76 Gonzalez de Cardedal, Raiz de la esperanza, 244.
77T Gonzalez de Cardedal, Raiz de la esperanza, 273.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



120 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

a las personas a “actuar, crecer, emprender nuevas tareas y proponerse nuevas
metas’7. Si tenemos esperanza, podemos contagiarla. No hace falta hacer
grandes cosas, se trata de vivir con actitud de espera confiada, de ser santos en
lo cotidiano (GEx 14,63,169), y tener actitudes positivas y proactivas. Por eso,
Pagola dice que con no hacerle la vida mas dificil a otros, con no contaminar
los ambientes no solo con basura, sino tampoco con pesimismo, amargura
o mediocridad, con no envenenar a otros no solo con quimicos o venenos
naturales, sino tampoco con rencor, resentimiento, egoismo, ya estamos
sembrando un clima de vida, y podemos ser un pequeflo signo del Dios de la
esperanzar.

Como vimos, las personas desesperanzadas tienen actitudes negativas, y
van expandiendo esa actitud a distintos aspectos de su propia vida y la de
otros. Para que tengan una nueva vision, tienen que encontrarse con personas
esperanzadas que les den testimonios de vida, que no quieran restarle importancia
a como se sienten, ni apurar sus procesos. Esto implica acompanarlos —al modo
que Jesus tuvo en Emaus— a su ritmo para salir del tiempo de crisis o duelo,
y sembrarles esperanza para el futuro desde la certeza de que nuestro Dios no
nos abandona. (Dt 31, 6; Sal 118,6; Jer 31,17; 1 Tes 5, 14-15).

En nuestras culturas actuales, donde los medios de comunicacion difunden
noticias con campaiias amarillistas, adormecimientos y fake news, no es facil
destacar lo sano y positivo que también sucede. Vende mas un padre o madre
que violenta o mata a sus hijos, que unos que los llevan al colegio o los cuidan
todos los dias. Lo extra-ordinario se comercializa primero, pero no de manera
positiva; nos muestra lo que somos capaces de hacer en lo malo, pero que no
es lo usual, por eso moviliza y llama la atencion. No obstante, alli también
hay algo valioso: si aun somos capaces de conmovernos con las injusticias, las
violencias, las exclusiones, estamos vivos —no solo transcurrimos en la vida—
y somos bienaventurados. Sabiendo que lo ordinario, bueno y esperanzado
camina por lo bajo, y no siempre sale a la superficie, pero que igual, como
afirmaba Francisco, ya contiene el milagro en germen®, necesitamos visibilizar
la esperanza, para que, como dice Pagola, podamos “positivizar mas nuestra

78 José Antonio Pagola, Es bueno creer. Para una teologia de la esperanza (Madrid: San Pablo, 1996), 105.
7 Pagola, Es bueno creer, 106.
80 Francisco, “Angelus”, 16 de junio 2024.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 121

miradaynuestraactitud. Contagiar mirada positiva, pensamientos, sentimientos,
actitudes positivas, es engendrar esperanza”'. Si un desesperanzado se siente
acompanado, es probable que cambie su actitud. Alli también damos razén de
esta virtud teologal, le llevamos aire para respirar (Tes 5,1).

Las personas y comunidades esperanzadas no son resignadas, sino
proactivas para no conformarse y al menos intentar cambiar esa realidad.
La esperanza entonces “transforma a la comunidad cristiana en fuente de
impulsos siempre nuevos que incitan a realizar aqui el derecho, la libertad y
la humanidad, a la luz del futuro anunciado que debe venir. Esta comunidad
cristiana esta obligada a la “responsabilidad de la esperanza” que hay en ella
(1 Pe 3,15)7=2. La Pedagogia de la esperanza, desarrollada principalmente por
Paulo Freire, es importante para nuestro contexto latinoamericano, y para
acompanar a los oprimidos actuales; él tuvo desde nifio como referente a Jesus
como pedagogo, poseedor de la Verdad, pero quien no buscaba imponerla o
transferirla.

El mismo Verdad, Verbo que se hizo carne, Historia viva, su pedagogia
era la del testimonio de una Presencia que contradecia, que denunciaba
y anunciaba. Verbo encarnado, El mismo Verdad, la palabra que de El
emanaba no podria ser una palabra que, dicha, de ella dijese que fue,
mas una palabra que siempre estaria siendo. Esta palabra jamas podria
ser aprendida si no fuese aprehendida y no seria aprehendida si no fuese
igualmente por nosotros “encarnada”. De ahi la invitacion que Cristo nos
hizo y porque nos hizo sigue haciéndonos — el de conocer la verdad de su
mensaje en la practica de sus mas minimos pormenores.s

Este pedagogo afirmaba que la palabra de Jesus “no es sonido que vuela:
es Palabraccion” para que no se burocratice, o se vacie del dinamismo del
eterno “estar siendo”. La Pedagogia de la esperanza es también “palabraccion”,
porque como hemos visto, para que esta virtud sea verdadera tiene que ser
activa.

81 Pagola, Es bueno creer, 31.
82 Pagola, Es bueno creer, 31.
83 Freire, “Conocer, practicar, ensefiar los evangelios...”, 7.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



122 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

4.1. Esperar contra toda esperanza (Rom 4,18)

La esperanza confronta a la realidad, protesta y nos despierta de la apatia,
la resignacion, la indiferencia, la dejadez de pensar que alguien o algo mas lo
hara, y “combate la atrofia espiritual de los satisfechoss. Nos transforma en
in-quietos, no desde un activismo infértil, sino porque nos insta al movimiento
constante hacia una vida histérica mas sana que prefigure la Vida plena del
Reino. Tampoco implica trabajar permanentemente para comprar y consumir
mas y seguir trabajando para pagar lo que no llegamos a disfrutar, para acaparar
todo y ya, sino el trabajo para el Reino que tiene otros valores, que se opone a
“transar” con un sistema que explota, humilla, excluye y mata. La esperanza
cristiana nos propone asi trans-formar la realidad, para que cada vez se parezca
mas al Reino. No es una interpretacion subjetiva de lo que queremos ver, ni
una vision romantica que diluye la critica y la responsabilidad. Es sobre todo
fe, compromiso activo, actitud vital, planificacién consciente, amor hacia toda
la Creacion y uso responsable de las técnicas que nosotros mismos creamos.

Pedro, cuando hablé a los cristianos de Asia Menor, les indico que
siempre estén dispuestos a dar razén de la esperanza que tenian (1 Pe 3,15).
(Por qué tendrian que hacerlo? ;No bastaba con su fe y sus obras? Mas alla
de contener la fe en la salvacion y la resurreccion de Jesus, la esperanza es
una actitud interior, que necesita expandirse para que los demas sepan que la
tenemos, y para contagiarla. La Buena Nueva no es privatista, lleva la mision
de ser universal (Mc 16,9-15). La espera que este discipulo proclamaba era
contracultural, porque implicaba un cambio en el estilo de vida, y al mismo
tiempo incluia no solo una accidn tedrica, sino también performativa, porque
como decia Pablo: el amor de Cristo nos trans-forma (2 Cor 3,17).

Asimismo, esta praxis tenia y tiene que incluir la alegria, porque una
espera en algo funesto, destructivo, violento o triste no seria cristiana. El
valor de la alegria en la transmision del Evangelio es una de las insistencias
del Papa Francisco en la actualidad, porque parafraseando a San Francisco
de Sales: se atraen mas moscas con una gota de miel que con un barril de
vinagress. Hay alegria porque la salvacion es propuesta para todos, porque la

84 Pagola, Es bueno creer, 32.
85 Francisco de Sales, Introduccion a la vida devota (Madrid: Palabra, 1980), 200.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



Mariel Alejandra Caldas 125

“sobreabundancia que expresa la 16gica del Don de Dios que confiere la Vida
es una de las categorias de la esperanza, ya que ella nos ayuda a alcanzar los
bienes cuya adquisicion son gracia de Dios y no conquista humana’s. Hay
alegria porque llevamos una Buena Noticia al mundo.

Ademas de dar razones de ella, se nos pididé esperar incluso cuando
pareciera que ya no hay ninguna salida, como cuando Jests murid. Al afirmar
que tenemos que esperar contra toda esperanza (Rom 4,18-21), se nos muestra
el modo de confiar y de vivir hoy, porque nuestra fe, nuestro amor y nuestra
esperanza no son solo para la Vida futura, sino que se plantan desde la historia.
Y en relacion con esta ultima virtud, ella nos compromete desde este tiempo
para luchar “por un mundo mas justo y digno para todos, especialmente para
los pobres y olvidados™s. Por eso, la esperanza en el Reino no es solo intimista
y contemplativa, sino también y sobre todo activa; tiene el corazon en el Cielo
pero pies y manos en la tierra. Comienza en la historia, en esta vida, porque
“la esperanza en un futuro mas alla de la historia, nos compromete mucho mas
con la suerte de esta historia™s. Por otra parte, esta virtud no es individual, sino
comunitaria, colectiva. La Buena Noticia es para todos, es de todos. No hay
privatizacion ni de Dios, ni de su Evangelio, porque su pueblo se compone de
todas las personas del mundo (LG 13), porque Jesucristo ha salvado a todos en
la Cruz y porque la Ruah se derrama en todo lo creado. Esto nos otorga un plus
de fuerza para sostenernos en medio de las crisis actualess. Asimismo, esta
virtud teologal no es idilica o novelada; es certeza, es confianza, es impulso a
caminar, a salir a pesar de los peligros de la vida porque nos indica el rumbo a la
santidad (GEx). El Beato Cardenal Pironio sostenia que “la esperanza nos pone
de cara a la Luz definitiva... La esperanza ilumina las sombras provisorias —a
veces dolorosamente oscuras— de nuestro camino”. Ella no es garantia de
una vida sin inconvenientes, es una actitud, una utopia y una manera de ser
y de vivir. Porque nuestra fe cristiana no esta inicamente tensionada hacia el
futuro, sino que también es transformacion de la realidad presente, no solo para
la especie humana, sino para toda la Creacion.

86 Carlos Maria Galli, “Dar razon de nuestra esperanza en Dios-Amor”. Teologia 96 (Agosto 2008): 263.
87 Carlos Maria Galli, “Dar razén de nuestra esperanza en Dios-Amor”, 268.

88 CEA, Jesucristo Sefior de la historia, (Buenos Aires: Oficina del Libro, 2000), 16.

89 Carlos Maria Galli, “Dar razén de nuestra esperanza en Dios-Amor”, 284.

9 Eduardo Pironio, Queremos ver a Jesus (Madrid: BAC, 1980), 263.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 99-151



124 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

Conclusion: hacia una “esperanzaccion”

Seguir pensando en las crisis ambientales y sociales, en el inminente
colapso planetario podria quitarnos el aliento y las ganas de vivir en esta
historia, pero sabemos en quien hemos puesto nuestra confianza (2 Tim 1,12),
por eso podemos decir: Dum spiro, spero. Esta virtud teologal es aire fresco en
la actualidad. Dar razon de la esperanza significa asi hacerlo desde la propia
vida y la propia espera, y de Jesucristo y su mensaje, ya que El es nuestra
Esperanza. El tiempo de la espera no disminuye el fervor de esta mision, sino
que lo templa y fortalece. Demostrar los motivos de nuestra esperanza con la
vida puede incluir incluso la martiria, porque se relaciona con la libertad de
dar la vida por la coherencia de nuestra fe. Ese testimonio habla de la fe y de la
espera confiada, porque ya desde su raiz griega martyrium es traducido como
testimonio, implica “dar razon” mds alla de la teoria y la reflexion, si no sobre
todo es un testimonio de vida.

Por eso, la ecoteologia de la esperanza que proponemos es mas que una
teoria o un conjunto de acciones para hacer. Es un estilo de vida; en realidad es
un conjunto de acciones para alcanzar lo que queremos ser. Implica un nuevo
modo de habitar la Creacion, conviviendo como una gran y sana familia; no es
una vision romantica o irreal de la vida, sino que esta profundamente afianzada
en la Buena Nueva del Evangelio que es para todos. Su fundamento en este
escrito es dialogico y respetuoso, pero también profético y, en particular,
denunciante de todo lo que imposibilita el crecimiento del Reino en la historia.
Francisco ha repetido en numerosas ocasiones frases tales como “nadie se salva
solo”, o “todo estd conectado”. Esto es porque requiere un plan integral para
nuestro crecimiento comunitario, en la misma “Casa Comuan”, no solamente
para que los seres humanos vivamos mejor, sino que incluye a todos los
componentes de la Creacion, por tanto es para una nostridad césmicas'.

Desde ese plan comprenderemos la importancia de gestar conciencia de
la responsabilidad que tenemos en nuestras acciones cotidianas, elecciones,

91 En este punto, debemos destacar las experiencias y sabidurias de muchas culturas y pueblos originarios y
ancestrales, que vivian en armonia entre ellos y sus ambientes generando ese nosotros. Sugerimos pro-
fundizar por ejemplo en el concepto de Sumak Kawsay, Sumakawsay o Buen Vivir. Ver Atawallpa Oviedo
Freire, Buen vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y revolucion alter-nativa. Una propuesta desde
los andes para salir de la crisis global (Buenos Aires: Ciccus, 2013).



Mariel Alejandra Caldas 125

palabras y silencios; y también conectar a los seres humanos entre si mas alla
de creencias, campos de insercion tedrica y practica, expresiones artisticas
y contextos, asi como a los seres humanos con los demas integrantes de la
Creacion. Todos somos reflejo trinitario, y a los seres humanos nos toca la
especial mision de cuidar de manera consciente, no solo por conveniencia,
sino por convivencia. Asimismo, buscaremos salir de las meras protestas,
del miedo paralizante o de la espera pasiva que descansa en que otros hagan,
incluso en las invenciones desde las ciencias o las técnicas. Las crisis socio-
ambientales actuales pueden ser vistas como una etapa para la transformacion,
una nueva oportunidad, y parte de nuestra tarea en la Creacion. Ahora, tenemos
que hacernos cargo desde la fe adulta y la responsabilidad social y ambiental,
y promover acciones de cuidado de toda vida. Por lo tanto, hoy mas que nunca
no se puede ser creyente y no ser ecologico (en inglés hay una construccion
que refleja esta busqueda: be-cology).

La esperanzaccion desde la ecoteologia de la esperanza no es solo una
profundizacion tedrica, sino también vital y sobre todo espiritual. Nos permite
cuestionarnos sobre nuestras practicas cotidianas, las palabras que utilizamos o
no, los binomios o dicotomias que mantenemos, por ejemplo: sobrenaturaleza
y ser humano por separado, o los roles de las personas trinitarias en la Creacion;
también, sobre nuestras practicas eclesiales, o nuestras hostias armadas casi en
su totalidad por trigo transgénico y con agrotoxicos y agua con glifosato, o
en los alimentos provenientes del maltrato laboral o trabajo infantil que luego
repartimos en Caritas, sobre los mercados de donde proviene lo que compramos
en y para nuestras instituciones. Asimismo, percibimos si hablamos de una
pastoral ecoldgica inseparable de una seria y responsable pastoral social, si
usamos o no plasticos descartables de un solo uso en nuestras reuniones y
congresos, como tratamos a los empleados de nuestras instituciones catolicas
y a las personas que se acercan a ellas, si somos comunidades 7R, si nuestros

92 Cuando se mencionaban las acciones necesarias para vivir ecolégicamente utilizando economias circula-
res, solia usarse el término 3R (reducir, reutilizar, reciclar) proveniente de los impulsos de Greenpeace y el
primer ministro de Japon en el 2004 durante la cumbre G8. En la actualidad este concepto se ha ampliado
a 5R, 6R y 7R (redisefiar, reducir, reutilizar, reparar, renovar, recuperar y reciclar), ya que se considera
que esas tres acciones no son suficientes para reducir el impacto ambiental de la actividad humana, en
especial en la toma de decisiones sostenibles durante todo el ciclo de vida de los productos. Para la sigla
7R no hay una sola fuente o autores de origen, sino que es una construccién colectiva basada en el modelo
de economia circular que Ellen MacArthur creé en 1976.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



126 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

espacios se piensan para que todos puedan estar y/o vivir en ellos, si hay
coherencia entre lo que decimos y hacemos.

Esta ecoteologia particular nos permite también tener fundamentos
teoricos solidos para comenzar a superar el pesimismo antropologico, los
malos entendidos sobre la materia —el cuerpo humano y el “cuerpo tierra”—.
Como la materia creada ha surgido del amor divino, no hay maldad en ella, ni
en el universo, ni en el ser humano. Es cierto que la libertad mal ejercida puede
conducir a realizar acciones incorrectas, discriminaciones y exclusiones: a las
mujeres, los pobres, los inmigrantes, la Tierra y sus habitantes, eso es parte
también de como Dios nos ha creado: libres. Pero, la materia per se no puede
ser catalogada de la misma manera.

Como analizamos previamente, necesitamos renovar nuestras pedagogias
para que las personas no sigan creyendo en un planeta infinito, con recursos
naturales infinitos, y que no arreglen las acciones antiecologicas abonando
multas, o solo buscando redimir sus faltas en una Reconciliacion, sino para
aumentar la conciencia ecoldgica y la interconexion entre todo y todos. Las
datos estan, los verdaderos y los falsos —que son manipulados para beneficio
de quienes manejan el dinero del mundo—. A todos los negadores, cegados por
el dinero, con la soberbia de creer que siempre van a poder crear una técnica
que solucione todo, o con la fe infantil para creer que Dios nos salvara antes
del colapso, les tenemos que mostrar con el ejemplo que hay otro modo de
convivir en el mundo que fue pensado para nuestra vida. Ya Robert Baden-
Powell, creador del Movimiento Scout, nos decia que “debemos dejar el
mundo en mejores condiciones de las que lo encontramos”s. Sabemos que hay
otros estilos de vida posible, con menos marketing, pero con mas fecundidad;
el propuesto por la Trinidad y plasmado en el Génesis, el que Jesus nos mostro
con palabras y obras, es nuestro gran ejemplo de un modo de convivencia
que tiene a la vida en el centro. Del libro de la Creacion no aprendemos solo
racionalmente y con palabras; aprendemos en la contemplacion, el silencio,
el didlogo sin egos, aprendemos también con el contacto fisico y los sentidos.
“Dios ha escrito un libro precioso, cuyas letras son la multitud de criaturas
presentes en el universo [...] que son continua revelacion de lo divino” (LS 85).
Desde esta actitud, escuchamos nuestra voz interior, la de nuestros hermanos

9 Robert Baden-Powell, “Ultimo mensaje de Baden Powell”, https:/scouts.es/ultimo-mensaje-de-baden-powell/.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



Mariel Alejandra Caldas 127

humanos y no humanos, la de Dios mismo hablandonos en los elementos de la
Creacion, en los demas seres®.

Quien atn espera estd vivo, y mientras estemos vivos tenemos oportunidad
de revertir la crisis ecoldgica actual, mientras mantenemos intacta la esperanza
en la Nueva Creacion. Esta implica la fidelidad al plan divino, sin des-esperar
ni defraudar; por lo tanto, tendremos que abrir claros en medio de las matas
que impiden ver mas alla, y buscar nuevos caminos. Esta virtud teologal
ilumina la realidad, con una luz que tiene que ser mas fuerte que las injusticias
y exclusiones cotidianas. Conformarse con una realidad que nos lleva hacia el
colapso, es quietismo, desesperanza y muerte. La esperanza es parte de nuestra
ontologia cristiana. Somos personas de esperanza, debemos dar razones de
ella ante quienes nos las pidan, es nuestra tarea visibilizarla y contagiarla con
proactividad y alegria. También tenemos que distinguir entre las esperas y las
esperanzas, y sobre todo dejar de pensar que es algo para agregar a nuestra
vida de fe. Es decir, el desafio no sera solo vivir “con” esperanza, si no “en”
esperanza. La esperanzaccion nos permitird asi hacerlo para conectar con
nosotros, con los otros, con la Creacion y con Dios, para empezar a mirarnos
como Dios nos mira y actuar en consecuencia, y para que el Reino esté cada
vez mas instaurado en la historia.

Bibliografia
Alszeghy Zoltan y Flick, Mauricio. ;Como hacer teologia?. Madrid: San

Pablo, 1982.

Auzou, Gerard. En un principio Dios creo al mundo. Estela, Navarra: Verbo
Divino, 1976.

Baden-Powell, Robert. “Ultimo mensaje de Baden Powell”. https://scouts.es/
ultimo-mensaje-de-baden-powell/.

Bingemer, Maria Clara y Juan Bautista Libanio. Escatologia cristiana. Buenos
Aires: Paulinas, 1985.

Bloch, Ernest. El principio esperanza 1. Madrid: Aguilar, 1977.
Bloch Ernest. “Man as possibility”. Cross Currents 18 (1968): 273-283.

9 Murad, Ecoteologia, 58.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



128 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

Boff, Leonardo. Ecologia. Grito de la Tierra, grito de los pobres. Madrid:
Trotta, 1996.

Boff, Leonardo. “Ecologia y Teologia de la Liberacion”. https://leonardoboft.
org/2019/12/07/ecologia-y-teologia-de-la-liberacion/

Boff, Leonardo. “Elementos de una teologia de la crisis”. Cuadernos del Cel
(1971): 205-227.

Boff, Leonardo. Hablemos de la otra vida. Santander: Sal Terrae, 1979.

Boff, Leonardo y Jirgen Moltmann. ;jHay esperanza para la creacion
amenazada? Santander: Sal Terrae, 2015.

Caldas, Mariel. De la conexion a la comunion. Tecnologias digitales y praxis
pastoral. Buenos Aires: Parmenia, 2016.

CEA, Jesucristo Serior de la historia. Buenos Aires: Oficina del Libro, 2000.

Criséstomo, Juan. “Homilias de las estatuas” 111, 11-12. St. Chrysostom: On
the priesthood; ascetic treatises; select homilies and letters, homilies
on the statues. En Nicene and Post-Nicene Fathers, vol. 9. Editado
por Philip Schaff. Edinburg: Christian Classic Ethereal Library, 1995.
https://ccel.org/ccel/schaff/npnf109/npnf109/Page 359.html.

Figueroa, Juana. “El ser humano: sujeto moral de la ética ecologica”.
Interciencia 37 (2012): 75-80.

Florio, Lucio. Teologia de la vida en el contexto de la evolucion y de la
ecologia. Buenos Aires: Agape, 2015.

Francisco. Laudato Si’. Enciclica sobre el cuidado de la Casa Comtin. Buenos
Aires: Agape, 2015.

Francisco. Gaudete et Exsultate. Exhortacion apostolica sobre el llamado a la
santidad en el mundo actual. https://www.vatican.va/content/francesco/
es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-
ap_ 20180319 gaudete-et-exsultate.html.

Francisco. Mensaje del Santo Padre Francisco para la XXXII Jornada Mundial
de la Juventud 2017. “El Todopoderoso ha hecho cosas grandes en mi”
(Le  1,49)”. https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/
youth/documents/papa-francesco 20170227 messaggio-giovani_2017.
html 2017.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



Mariel Alejandra Caldas 129

Francisco. “Jesus es la esperanza”. Misas matutinas en la Capilla de la Domus
Sanctae Marthae, 9 de septiembre de 2013. http://w2.vatican.va/content/
francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco 20130909 jesus-
esperanza.html.

Francisco. “Angelus”, 16 de junio 2024. https://www.vatican.va/content/
francesco/es/angelus/2024/documents/202406 1 6-angelus.html

Freire, Paulo. “Conocer, practicar, ensefar los evangelios. Notas para jovenes
seminaristas alemanes. Texto inédito escrito en Ginebra en 1977”.
Tempo e presenca 154 (1979): 7.

Fromm, Erich. La revolucion de la esperanza. México DF: Fondo de Cultura
Econdmica, 1970.

Fundacion DeCyR y SPTFCyT, Nociones clave para una ecologia integral.
Tomo 1. City Bell: Decyr, 2024. Edicion en pdf.

Galli, Carlos Maria. “Dar razon de nuestra esperanza en Dios-Amor”. Teologia
96 (Agosto 2008): 247-288.

Gonzalez De Cardedal, Olegario. Raiz de la esperanza. Salamanca: Sigueme,
1996.

Guridi, Roman. Ecoteologia. Hacia un nuevo estilo de vida. Santiago de Chile:
Universidad Alberto Hurtado, 2018.

Leopold, Aldo. 4 Sand County almanac. Nueva York: Ballantine, 1970.

Lopez Amos. “Salud, vida plena, salvacion: miradas ecoteologicas”. Revista
de Interpretacion Biblica Latino-Americana 80 (2019/2) 59-74.

Martinez Trujillo, Marta y Muriel Fernando Zapata. “Ecoteologia: aportes de
la teologia y de la religion en torno al problema ecoldgico que vive el
mundo actual”. Produccion + Limpia 13 (2018): 92-105.

Mires Fernando y Joaquim Sempere. Ecologia solidaria. Valladolid: Trotta,
1996.

Moltmann, Jirgen. El futuro de la creacion. Salamanca: Sigueme, 1979.
Moltmann, Jirgen. Teologia de la esperanza. Salamanca: Sigueme, 1969.

Mosquera Zamudio, Nelly. “Paulo Freire, mirando su espiritualidad para
nutrir el mundo de hoy”. Revista MSE, 100 aiios de Paulo Freire.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



130 Esperanzaccion. La ecoteologia de la esperanza como base de nuestras praxis

Caldas: CLACSO, 2021, 15-17. https://www.clacso.org/wp-content/
uploads/2021/11/RevistaMSE.pdf.

Murad, Afonso, German Mahecha, Alejandro Londofo, Alirio Caceres, Carlos
Diaz, Elda Suarez, Luis Espindola, Maria Sanchez y Nohora Pedraza.
Ecoteologia. Un mosaico. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana San
Pablo, 2016.

Murad, Afonso. Ecoteologia: ventanas abiertas. Beccar: Poliedro Editorial de
la Universidad de San Isidro, 2022.

Oviedo Freire, Atawallpa. Buen vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y
revolucion alter-nativa. Una propuesta desde los andes para salir de la
crisis global. Buenos Aires: Ciccus, 2013.

Pagola, José. Es bueno creer. Para una teologia de la esperanza. Madrid: San
Pablo, 1996.

Pagola, José. “Indignacion y esperanza: no hemos de vivir atrapados por el
miedo o la ansiedad”. http://www.teologiahoy.com/secciones/seguir-
a-jesus/indignacion-y-esperanza-no-hemos-de-vivir-atrapados-por-el-
miedo-o-la-ansiedad

Pironio, Eduardo. Queremos ver a Jesus. Madrid: BAC, 1980.

Politi, Sebastian. Una musica infinita. Buenos Aires: San Pablo, 1993.

Polkinghorne, John. £l Dios de la dsperanza y el fin del mundo. Buenos Aires:
Epifania, 2005.

Roy May. Etica y medio ambiente: hacia una vida sostenible. San José Costa
Rica: DEI, 2004.

Ruiz de la Pefia, Juan. Creacion, Gracia, Salvacion. Bilbao: Sal Terrae, 1993.

Francisco de Sales. Introduccion a la vida devota. Madrid: Ed. Palabra, 1980.

Real Academia Espaiola. Diccionario de la Lengua Espaiiola. Madrid: Espasa
Calpe, 2014.

Sideris, Lisa. “Escribiendo recto en renglones torcidos: la ecologia de
Holmes Rolston. Teologia y Teodicea”. The International Library of
Environmental, Agricultural and Food Ethics 8. (2007): 77-101. https://
link.springer.com/chapter/10.1007/1-4020-4878-5 6

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



Mariel Alejandra Caldas 131

Susin, Luiz C., Elaine M. Wainwright, y Felix Wilfred. “Editorial”. Concilium
331 (2009): 335-339.

Tamayo Acosta, Juan José¢. Nuevo paradigma teologico. Madrid: Trotta, 2002.

Tamayo Acosta, Juan José. Para comprender la escatologia cristiana. Estella,
Navarra: Verbo Divino, 1993.

Vélez Caro, Olga. “Teologias y métodos”. Theologica Xaveriana 153 (2005):
29-52.

Articulo presentado en 30.03.2025 y aprobado en 06.05.2025.

Mariel Alejandra Caldas, argentina, tiene Doctorado en Teologia por la
Universidad Catolica Argentina. Es docente e investigadora.

Email: mcaldas@pioix.edu.ar; ORCID: https://orcid.org/0009-0000-9873-
0500.

yachay Avio 42, n° 82,2025, p. 181-196



