
yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

239

YACHAY ADHIERE A UNA LICENCIA CREATIVE COMMONS

ATTRIBUTION-NONCOMMERCIAL 4.0 
INTERNATIONAL – (CC BY-NC 4.0) BY NC

cc

DOI: https://doi.org/10.35319/yachay.202582176

Justo, Emilio J. Una Iglesia viva. Claves teológicas y espirituales para la 
renovación. Ediciones Sígueme, 2025. Nueva Alianza 266. 144p. 18x13cm. 
ISBN: 978-84-301-2274-5.

Emilio Justo se ha ido consolidando como una de las voces teológicas más 
lúcidas del ámbito hispano. Este libro se sitúa en el cruce entre diagnóstico 
cultural, reflexión dogmática y discernimiento eclesial, centrándose ahora en 
la cuestión de la renovación de la Iglesia.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Reseñas240

El libro se articula en cuatro partes bien trabadas –“Una Iglesia centrada 
en Jesús”, “El dinamismo de la renovación”, “Ámbitos de renovación” y 
“Comunidades cristianas vivas”– precedidas por una introducción y cerradas 
por una conclusión. La tesis fundamental se formula de manera explícita: la 
renovación eclesial sólo puede pensarse desde un cimiento eclesiológico decisivo, 
según el cual “la Iglesia vive de y con Jesús, pues tiene en él su centro y está 
llamada a centrarse en él” (p. 11). De ahí que la vida de la Iglesia se entienda 
como derivada de su relación con Cristo: “La Iglesia tiene su fuente de vida en 
la relación con Jesús y toda su acción nace de su identidad evangélica. Por eso, 
el ser eclesial y el camino de renovación sobre el que se va a reflexionar en este 
libro han de entenderse desde Jesús” (p. 27).

El punto de partida del discernimiento propuesto es una lectura teológica 
del contexto cultural actual. Justo describe el horizonte posmoderno como 
una cultura de matriz nihilista, marcada por la crisis del sentido y, al mismo 
tiempo, por un consumismo que enmarcara dicho vacío ofreciendo sucedáneos 
de plenitud. En esa cultura, la pregunta por el significado último se diluye en 
la lógica del “aparecer” y del estar permanentemente activos y conectados. El 
análisis se detiene de modo particular en la sociedad de la comunicación digital, 
que “brinda grandes posibilidades comunicativas” y en principio debería favorecer 
la libertad y la diversidad; sin embargo, “en esta lógica propia del nihilismo 
posmoderno, que deja de preguntarse por el sentido para centrarse en el aparecer 
y permanecer permanentemente activos y conectados, expuestos en el mundo 
digital, […] la sociedad de la comunicación […] potencia la uniformidad y la 
homogeneización que imponen la presión social de moda y los poderes anónimos 
que buscan el beneficio” (p. 21).

Esta lectura no es meramente sociológica: apunta al corazón de la 
sacramentalidad eclesial. El autor subraya que la comunicación virtual, cuando 
se absolutiza, pone en riesgo la densidad de las relaciones corporales que hacen 
posible la mediación sacramental. Sin la corporalidad, recuerda, “no es pensable la 
sacramentalidad”: lo digital corre el peligro de “difuminar el modelo encarnativo 
al que la Iglesia debe su fidelidad” (pp. 22-23). Por ello, la Iglesia está llamada 
a custodiar la forma encarnada de la relación –el encuentro personal, el rostro, 
el vínculo estable– como condición para seguir siendo signo e instrumento de 
la comunión que proclama (LG 1). En este contexto, resulta especialmente 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Jorge Ricardo González López 241

significativa la invitación a una cierta ascesis de la acción: “Sería oportuno 
hacer menos cosas y pensar más” (p. 25). Frente al activismo que reproduce 
lógicas de rendimiento, la teología es llamada a ofrecer tiempo y espacio para 
el discernimiento.

Sobre el trasfondo cultural se comprende mejor el desplazamiento central 
del libro: una eclesiología cristocéntrica que reinterpreta la renovación como 
retorno a lo esencial. La Iglesia no es un fin en sí mismo, sino el medio histórico 
y sacramental al servicio del encuentro con Jesús; sin embargo, no se plantea 
una dicotomía entre Cristo e Iglesia, porque “la Iglesia es de Jesús” y, en su ser, 
lo representa. El autor recoge aquí la línea conciliar que define a la Iglesia “en 
Cristo como sacramento, o sea signo e instrumento de la unión íntima con Dios 
y de la unidad de todo el género humano” (LG 1). Jesús confía a sus discípulos 
–amigos y hermanos, no meros ayudantes– el mandamiento del amor, y de esta 
comunión nacen las formas históricas e institucionales del ser eclesial.

En continuidad con esta perspectiva, la Tradición aparece como mediación 
viva de la revelación. Justo insiste en que la renovación no consiste en inventar 
una Iglesia nueva, sino en dejar que la Iglesia sea la misma de siempre, actualizada 
en cada tiempo desde el Evangelio. “Lo decisivo de la Tradición es cómo vivimos 
esto que nos llega, porque lo que hace que sea una Tradición viva no está en 
mantener sin más formas del pasado o en repetir algo, sino en vivir actualmente 
eso que recibimos” (p. 38). La Tradición, así entendida, no es un lastre inmovilista, 
sino el espacio donde el Espíritu actualiza hoy la memoria de Jesús. Por eso 
el autor puede afirmar con fuerza: “Sin su Iglesia, Jesús no es comprensible; 
sin la Iglesia, la salvación no alcanza a los hombres” y, al mismo tiempo, “sin 
él (Jesús) nada de lo que hace la Iglesia tendría sentido ni fuerza” (pp. 40-41).

El papel del Espíritu Santo resulta aquí decisivo. La Iglesia es presentada 
como realidad simultáneamente santa y pecadora, llamada a una conversión 
constante. “El Espíritu es el alma de la Iglesia” (p. 49) y “el agente principal de 
esta renovación constante” (p. 58). En otras palabras, la reforma eclesial no se 
reduce a estrategias humanas ni a reajustes organizativos: es, ante todo, obra del 
Espíritu que recrea el corazón de los creyentes y purifica las estructuras para que 
estén al servicio del Evangelio. El insistir en esta dimensión pneumatológica 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Reseñas242

permite al autor mantener una tensión equilibrada entre responsabilidad histórica 
y confianza en la iniciativa de Dios.

Uno de los aportes más valiosos del libro es la explicitación de diversos 
criterios para un proceso auténtico de actualización eclesial. El primer criterio es el 
arraigo en lo esencial. Frente a la “tentación extendida del activismo”, se propone 
dejar de hacer ciertas cosas para concentrar las energías en lo fundamental, de 
manera que resulte visible qué es lo que realmente ocupa el centro de la vida 
eclesial. 

En segundo lugar, la renovación requiere una doble conversión, personal 
y estructural. El autor distingue con acierto entre aquellas estructuras que son 
constitutivas de la Iglesia y, por tanto, permanentes, y aquellas que pueden o 
deben ser transformadas. Se trata de ejercitar un discernimiento que evite tanto 
la sacralización acrítica de las formas históricas como la voluntad de ruptura 
que desconoce la dimensión sacramental de la Iglesia. En tercer lugar, aparece 
el criterio del cuidado de la comunión: el amor ejercido en lo concreto, lejos 
de cualquier idealización perfeccionista de la vida eclesial. La Iglesia no es un 
espacio de “puros”; la posibilidad de disentir no se plantea como ruptura de la 
comunión, sino como expresión de una legítima diversidad acogida en la unidad.

Especialmente sugerente es el cuarto criterio, formulado en términos de 
sencillez de formas y confianza. Justo advierte sobre el riesgo de banalización de 
ciertas palabras hermosas –“comunión, misión, participación, misericordia”– y 
de otras convertidas en eslóganes poco precisos –“sinodalidad, ecumenismo, 
trasparencia”–. “La sencillez deja ver lo esencial, favorece lo realmente importante 
y ayuda a concretar” (p. 70). En una época de abundancia retórica, la llamada a 
una sobriedad de lenguaje y de gestos, que haga trasparente lo que se confiesa, 
resulta particularmente pertinente. A estos criterios se añaden el coraje (la valentía 
de asumir decisiones costosas cuando el Evangelio lo requiere), la paciencia 
(para no desanimarse ante procesos largos y ambivalentes, donde coexisten 
fidelidad e infidelidad) y, finalmente, la pobreza. Este último criterio reorienta 
de raíz la comprensión de la reforma: “Si el Señor no construye la casa, en vano 
se cansan los albañiles” (Sal 127,1); una Iglesia que se confía radicalmente a la 
providencia no absolutiza sus medios ni su eficacia.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Jorge Ricardo González López 243

El libro dedica páginas de gran interés a algunos ámbitos concretos donde se 
juega hoy la credibilidad de una “Iglesia viva”. Se afirma que la renovación ha 
de nacer de lo concreto, de las comunidades reales. No se concibe una reforma 
exclusivamente interior o espiritualista: si la conversión no repercute en las 
estructuras, en los estilos de vida y en las prácticas pastorales, queda desmentida 
por los hechos. En este sentido, la liturgia ocupa un lugar central. No es posible 
una auténtica reforma eclesial sin una profunda vivencia litúrgica, porque es en 
la celebración eucarística donde la Iglesia descubre y actualiza su identidad. El 
autor formula aquí una crítica seria a la multiplicación acrítica de celebraciones 
que diluyen el sentido eucarístico y empobrecen la experiencia del misterio. 
Se propone, en cambio, fomentar la oración, la lectura de las Escrituras, los 
encuentros fraternos, el compromiso cívico, las acciones caritativas y la ayuda 
mutua como expresiones complementarias de una Iglesia que vive de la Eucaristía 
y la traduce en caridad.

Otra línea especialmente incisiva es la que concierne al lenguaje y a la 
economía eclesial. La renovación supone también una evolución cultural que 
afecta al modo de hablar y de comunicar la fe: ciertos conceptos se vuelven 
opacos o pierden resonancia, y es necesario encontrar nuevas formas de expresión 
significativa (p. 93). En cuanto a la economía, Justo advierte con contundencia: 
“Sobre este tema no podemos ser ingenuos” (p. 95). La relación entre dinero 
y acción eclesial requiere una revisión a fondo: no puede pensarse que la 
evangelización dependa de los recursos económicos, ni pueden mantenerse 
prácticas que sugieran un intercambio comercial en la vida sacramental. De ahí 
la invitación a no cobrar por los sacramentos (p. 97), a revisar cuidadosamente 
la praxis vinculada a estipendios y ofrendas (CIC 945-958) y la afirmación, 
deliberadamente tajante: “Es mejor que la Iglesia pase penuria económica a que 
se transmita una imagen comercial y de apego al dinero” (p. 99). No se propone 
aquí un moralismo voluntarista, sino una auténtica purificación evangélica que, 
en clave de pobreza, sitúe de nuevo a los pobres en el centro.

El recorrido concluye con una reflexión sobre las articulaciones entre 
singularidad y comunidad como núcleo de una Iglesia verdaderamente viva. La 
renovación brota de la relación personal con Jesús mediada eclesialmente en los 
sacramentos, de manera particular en el bautismo, cuyo sentido eclesial se reclama 
con fuerza: no se trata de una celebración privada, sino de un acontecimiento 



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Reseñas244

que injerta en Cristo y en su cuerpo. Se señala asimismo la minusvaloración 
práctica de la confirmación y se aboga por un retorno eucarístico, recordando 
que la Iglesia nace de la celebración eucarística y se configura como comunidad 
que escucha, celebra y sirve.

En conjunto, la obra ofrece una toma de posición teológica clara en el debate 
sobre la reforma eclesial: la renovación no consiste ni en un simple reajuste 
estructural ni en un repliegue intimista, sino en la reconfiguración de la vida 
de la Iglesia desde su centro cristológico y pneumatológico, en diálogo crítico 
con la cultura contemporánea. Su principal fortaleza radica en la capacidad de 
articular diagnóstico cultural, doctrina eclesiológica y propuestas pastorales 
sin perder profundidad teológica ni caer en tecnicismos. La escritura es sobria 
y accesible, con formulaciones suficientemente fuertes como para interpelar, 
pero sin estridencias.

Desde una perspectiva crítica, podría desearse un desarrollo más amplio 
de algunos ámbitos –por ejemplo, la dimensión ecuménica de la renovación o 
la voz de las iglesias de otros contextos culturales–, así como una elaboración 
más sistemática de la categoría de sinodalidad, que aparece mencionada sobre 
todo en clave de advertencia frente a su uso como eslogan. Sin embargo, estas 
ausencias no desmerecen el conjunto, pues este se ofrece más como ensayo de 
discernimiento que como tratado exhaustivo.

Por su combinación de rigor teológico, sensibilidad espiritual y atención a las 
mediaciones históricas, aquí se revela una herramienta espacialmente adecuada 
cualquier interesado en la eclesiología contemporánea. Se invita a pensar la 
Iglesia no como problema abstracto ni como organización perfectible por mera 
ingeniería institucional, sino como comunidad llamada a dejar trasparentar, en 
la fragilidad de su historia, la vida misma de Jesús. En ese sentido, las “claves 
teológicas y espirituales para la renovación” que propone no se limitan a un 
diagnóstico del presente, sino que ofrecen criterios fecundos para un camino 
de reforma en fidelidad al Evangelio.

Jorge Ricardo González López1

1	 Universidad Pontificia de Salamanca, España.



yachay Año 42, nº 82, 2025, p. 239-245

Jorge Ricardo González López 245

 

Jorge Ricardo Gonzáles López es doctorando en Teología Dogmática por la 
Universidad Pontificia de Salamanca (desde 2023); médico cirujano y partero por 
la Universidad Autónoma de Nuevo León; licenciado en Filosofía por el Instituto 
de la Arquidiócesis de Monterrey; licenciado en Teología por la Universidad 
de la Arquidiócesis de Monterrey; especialización en Teología Dogmática por 
la Universidad Pontificia de México.
E-mail: jrgonzalezlo.teo@upsa.es; ORCID: https://orcid.org/0009-0002-5632-
0129. 


